Cuerpo y territorio: conversaciones desde
el feminismo descolonial canario

https://doi.org/10.25058/20112742.n38.06

Larisa PEREZ FLOREZ!
https://orcid.org/0000-0002-4284-3263
Universidad de La Laguna, Espana
Iperezfl@ull.edu.es

PaurLa FERNANDEZ HERNANDEZ?
https://orcid.org/0000-0002-4186-2112
Universidad de La Laguna, Espara
fdezhdezpaula@gmail.com

CARMEN G. HERNANDEZ OJEDA?
https://orcid.org/0000-0003-1957-0225
Universidad de Granada, Espana
info@carmenghernandez.com

XioMara NUKEZ RODRIGUEZ?
https://orcid.org/0000-0002-2396-7383
Tecnoldgico de Monterrey, México
xiomara.nunez@tec.mx

Cémo citar este articulo: Pérez Florez, L., Ferndndez Herndndez, P, Herndndez Ojeda, C.G. &
Nusdez Rodriguez, X. (2021). Cuerpo y territorio: conversaciones desde el feminismo descolonial
canario. Tabula Rasa, 38, 133-154. https://doi.org/10.25058/20112742.n38.06

Recibido 5 de agosto de 2020 Aceptado: 6 de noviembre de 2020.

Resumen:

En este articulo coral, las autoras analizan el rol de la didspora, territorio y raza en la
colonialidad canaria desde la mirada de un feminismo descolonial interseccional canario.
Con su andlisis y reflexién, las autoras contribuyen a la construccidn de una genealogia de
experiencias como mujeres canarias, alimentando su propio proceso emancipador de auto-
descolonizacién y facilitando la descolonizacién del territorio y cuerpos canarios, tanto en
las Islas como en la didspora canaria. Asimismo, el texto aporta una meta-reflexién sobre el

!Doctora, Universidad de La Laguna.

2 Ph.D. University of Florida.

3 Ph.D. University of Massachusetts at Amherst.
* Ph.D. Arizona State University.

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742



Minina
Leonardo Montenegro



TABULA Rasa

No.38, marzo-junio 2021

feminismo descolonial canario e interroga sobre materialidades como el cuerpo y la tierra.
Ademis de contribuir a la descolonizacidn canaria, este texto enriquece el corpus de estudios
descoloniales, al ser la compleja colonialidad canaria una realidad atin poco estudiada.

Palabras clave: feminismo descolonial, islas Canarias, raza, territorio, didspora.

Body and Territory: Conversations Based on Canarian Decolonial
Feminism

Abstract:

In this collectively-written article, we draw from intersectional Canarian decolonial feminism
to analyze the role of diaspora, territory, and race in Canarian coloniality. Through their
analysis and reflection, the authors help build a genealogy of Canarian women’s experiences,
feeding their own self-decolonization emancipatory process and making the decolonization
of Canarian territory and bodies easier, both in the Islands and in the Canarian diaspora.
Additionally, the text brings in a meta-reflection on Canarian decolonial feminism and asks
questions about materialities, such as land and the body. Besides contributing to Canarian
decolonization, this text enriches the corpus of decolonial studies, as complex Canarian
coloniality continues to be an understudied reality.

Keywords: decolonial feminism, Canarias islands, race, territory, diaspora.

Corpo e territério: conversas desde o feminismo decolonial candrio
Resumo:

Nesse artigo coral, as autoras analisam o rol de didspora, territério e raca na colonialidade
candria desde o olhar de um feminismo decolonial intersecional candrio. Com sua andlise e
reflexdo, as autoras contribuem para a construcio de uma genealogia das experiéncias como
mulheres candrias, alimentando seu préprio processo emancipador de autodescolonizagio
e facilitando a descolonizagio do territério e dos corpos candrios, tanto nas ilhas quanto
na didspora candria. Igualmente, o texto aporta uma meta-reflexao sobre o feminismo
decolonial candrio e pergunta sobre as materialidades, como o corpo ¢ a terra. Além de
contribuir & descolonizacio candria, esse texto enriquece o corpus de estudos decoloniais,
j& que a complexa colonialidade candria ¢ uma realidade ainda pouco estudada.

Palavras chave: feminismo decolonial, Ilhas Candrias, raca, territério, didspora.

Introduccién

Viviendo, conversando y juntdindonos, generamos algunas reflexiones en torno
a un tema que crispa y remueve: el feminismo descolonial canario. Las palabras
que aqui figuran participan de las propuestas que en torno a este tema ya se estin
produciendo en Canarias. Este es un archipiélago de dificultosa definicién por

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

135



Larisa PEREZ, PauLA FERNANDEZ, CARMEN G. HERNANDEZ, XIOMARA NUNEZ

Cuerpo y territorio: conversaciones desde el feminismo descolonial canario

cuanto, por un lado, constituye una de las comunidades auténomas espanolas,
por otro, estd declarado como regién ultraperiférica europea y, al mismo
tiempo, es un conjunto de islas norteafricanas en el océano Atldntico marcado
por un histérico vinculo migratorio con América y que nunca experimentd
ni un lejano proceso de autodeterminacién, independencia o algo que se le
pareciera. Mds bien, la colonialidad que marca su historia y vida desde el siglo
XV en el que comenzé la conquista europea, no ha dejado de metamorfosear
y reproducirse, de ahi que resulten tan ttiles propuestas emancipadoras que
ayuden a existir en condiciones epistémicas y ontoldgicas que, precisamente,
niegan la existencia.

El «I Campamento Feminista Descolonial Canario» se convierte en una iniciativa
pionera a este respecto ya que logra reunir en 2018 a mds de un centenar de
mujeres de distintas islas, muchas de ellas en la didspora, para interrogarse sobre su
propia canariedad y trazar nuevas hojas de ruta para los feminismos que habitan el
territorio. Las que escribimos estas paginas pretendemos contribuir a esta discusiéon
ya iniciada y compartir nuestros procesos como canarias que experimentamos la
colonialidad en relacién a algunos temas concretos como la raza, el territorio o la
experiencia diaspérica. De modo que no comprendemos estos u otros aspectos que
por cuestiones de espacio se marquen solo parcialmente, sin atender a su doble
direccionalidad hacia el lado del privilegio y de la subalternidad en funcién de la
situacién concreta que se produzca, asi como la interseccionalidad entre las distintas
categorias que la colonialidad/modernidad se esforzé tanto en compartimentar. Al
mismo tiempo, el compromiso con las perspectivas descoloniales aqui manifestado
se cifra en tanto en cuanto resulta una herramienta ttil para el momento reflexivo
y de praxis en el que nos encontramos muchas y, como se propone desde este lugar
de observacién, solo tendrd sentido si sigue resultando util para el pensamiento
autocentrado y con vocacién emancipadora que perseguimos. En este marco,
resultan inspiradores movimientos parejos que se producen en otras latitudes y
contextos, como aparecerd destacado a lo largo de estas pédginas.

Necesitamos este espacio porque, como mujeres canarias, N0 nNos enContramos
en ningun lado, ni siquiera al interior de esas experiencias inspiradoras. Y, tanto
al interior como en el exterior del territorio per se, si nos vemos representadas es,
por lo general, en expresiones que apenas han sido puestas en valor, que forman
parte de las genealogfas que estdn por hacer, en las historias que hay que rescatar
o en saberes y creencias fuera de norma.

Ahora bien, no podemos desprender de este proceso que es siendo-mujer-canaria a
las historias vitales de cada una y a nuestros cuerpos. Tampoco podemos borrarnos
del todo aunque en nuestro ejercicio firmemos como cuatro voces iguales, sin

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

136



TABULA Rasa

No.38, marzo-junio 2021

destacar quién escribié qué, porque los procesos, aunque autocentrados, son
desde lo colectivo, esto es, como fruto de las relaciones con Ixs otrxs’. Asi, estas
aportaciones son solo unas sillas mds en el corro del didlogo ya comenzado
porque a la luz de nuestras vivencias y de las que nos precedieron, urge expresar
lo silenciado, curar heridas y proponer con ello funcionamientos que eviten
reproducir actitudes y discursos que han contribuido a que ahora tengamos
que sentarnos a hablar con dificultad y traumas, rechazo e incomprensién, pero
también con empuje y amor de quiénes somos o dénde estamos.

La didspora canaria: cuerpos en otro territorio

A la hora de reflexionar sobre la colonialidad canaria desde una perspectiva
feminista interseccional, es necesario examinar el rol que ocupa la didspora en
ella, tanto como marca histérica, como narrativa identitaria, asi como agente de
resistencia y complicidad colonizadora. Un andlisis critico de la didspora canaria
nos ayuda a entender no sélo las particularidades de la colonialidad en Canarias,
sino también la complejidad de los procesos colonizadores europeos y cémo estos
afectan a los territorios y cuerpos de quienes son, como Canarias y su poblacién,
in-betweeners, usando la terminologia de Gloria Anzaldda (2015). Cuerpos
y territorios mestizos, como los canarios, que no encajan en categorias rigidas
(ni geogréficas, ni étnicas). Una lectura que nos ayuda a huir de planteamientos
binarios y que, por contra, invita a desarrollar miradas fluidas, contradictorias,
mids cercanas al modelo de conciencia diferencial opositiva que plantea Chela
Sandoval (1991)°. Una lectura, en definitiva, que nos enriquece y aporta otras
perspectivas de cara al objetivo fundamental: la descolonizacién, tanto de los
cuerpos canarios como de las islas Canarias. Porque, para descolonizarnos, los
sujetos canarios necesitamos vernos a nosotras mismas con nuestras propias gafas,
no las de otros sujetos colonizados. Por ello necesitamos seguir desarrollando
nuestros propios marcos teéricos, adaptados a nuestra realidad especifica, como
es la experiencia y rol de la didspora canaria.

> Asumimos el género gramatical «x» en aras de emplear un lenguaje inclusivo que recoja las diferentes
opciones identitarias, incluyendo aquellas no binarias.

¢ Para Chela Sandoval (1991) existen diferentes modelos de conciencia y préctica politica y de resistencia:
el de igualdad de derechos, el revolucionario, el supremacista, el separatista y el diferencial. Este tltimo
aporta una actitud fluida, adaptativa, cambiante que va adoptando los otros modelos en funcion del
contexto politico y las variables de opresion que cada persona experimenta. Asi pues, una misma persona
puede adoptar estrategias de resistencia distintas en funcion de la causa que esta abordando. Las autoras
podemos coincidir en reivindicar la igualdad de derechos con otros territorios del Estado espafiol a la
vez que cada una puede abogar por una propuesta distinta para el futuro del territorio canario como la
independencia del Estado espafiol, o una mayor autogestion o seguir siendo una comunidad auténoma,
por ejemplo.

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

137



Larisa PEREZ, PauLA FERNANDEZ, CARMEN G. HERNANDEZ, XIOMARA NUNEZ

Cuerpo y territorio: conversaciones desde el feminismo descolonial canario

Si hay un rasgo que articule la experiencia del sujeto canario es la emigracién y
vida en la didspora. Desde los primeros habitantes canarios imazighen’ que fueron
esclavizados y vendidos en Europa en los siglos XIV, XV 'y principios del XVI (Lobo
Cabrera, 2000) hasta los canarios mestizos del siglo XXI como mi hermana o yo
(considerados ciudadanos europeos) que siguen buscando un mejor futuro en
otros territorios, la vida en la didspora ha formado parte del guién vital de muchos
canarios y canarias. Un hecho que es consecuencia de procesos de colonizacién
interna (por parte del Reino espafol) y externa (por parte de potencias europeas
principalmente), que han disefado y condicionado la precaria economia islena
desde el siglo XV en funcién de sus intereses econdémicos y geoestratégicos (Gari-
Montllor Hayek, 1992). Potencias que controlan el territorio insular a la vez que
se benefician de los cuerpos canarios usindolos, por ejemplo, como piezas clave en
la colonizacién espafiola de América, tanto para colonizar, labrar la tierra, trabajar
en las plantaciones, como para ofrecer trabajo sexual, reproduccién, blanquear la
poblacién, etc. (Pérez Flores, 2017). Las crisis econémicas y el latifundismo colonial
han empujado a miles de canarios y canarias a emigrar y formar parte de una
didspora que no para de crecer. La cual es un espejo que nos ayuda a visualizar la
colonizacién profunda del territorio y de los cuerpos canarios. Més atin, nos ayuda
a entender cudn colonizadas estdn nuestras mentes también.

Desde pequefa, he crecido escuchando las historias de emigracién de mis
antepasados y de otros habitantes islefios. Las historias de un tio abuelo
materno que emigré a Cuba. Historias de lucha, de valentia, de sacrificio, de
miedo, de éxito, de fracaso, de emigracién ilegal, de naufragios, de regresos que
nunca tuvieron lugar, de islefios que si regresaron, conocidos como indianos,
de descendientes de la didspora que aprendieron a tocar el timple y lloran con
las folias en Luisiana y en tantos lugares del mundo, aunque nunca pisaron las
Islas... Un aura de romanticismo continda envolviendo a la didspora canaria en
las narrativas oficiales y populares. Orgullo hacia la proeza de antepasados, de
familias enteras que de modo precario fundaron ciudades como San Antonio
de Texas, Montevideo y tantas localidades del Caribe. Pero poco hablan estas
narrativas de las consecuencias de la colonialidad, que siguen empujando a salir
de la tierra a muchos canarixs como primera opcién vital, o del rol complejo que
ocupa la didspora canaria en otros procesos de colonizacidn.

"Los pueblos imazighen o amazigh son originarios del norte del continente africano. Lxs primeros
pobladorxs de Canarias pertenecian a esta etnia y llegaron a las islas en diferentes etapas. Se estima que
la primera tuvo lugar en el primer milenio a.C. (Farrujia de la Rosa, 2015). Durante el siglo XIV, piratas
y comerciantes pasaban esporadicamente por las islas para saquearlas, raptar y esclavizar indigenas o
mercadear con ellos (Adhikari, 2017). En ese siglo hay constancia de pequenios asentamientos europeos.
Pero fue en el siglo XV cuando los conquistadores europeos ocuparon las islas, que pasaron a manos de los
Reyes Catolicos. Lxs indigenas canarixs adoptaron précticas de resistencia y complicidad frente al proceso
colonizador. Finalmente, sus tierras fueron tomadas y sus sociedades desmanteladas. Muchxs indigenas
murieron, pero una pequena parte pudo sobrevivit, sobre todo mujeres, iniciando un complejo proceso
de mestizaje, fundamentalmente con colonxs europexs y con esclavxs africanxs.

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

138



TABULA Rasa

No.38, marzo-junio 2021

Los sujetos canarios en América, llamados «slenos», nunca fueron considerados
como espanoles (Paz Sinchez & Herndndez Gonzilez, 1992). Eran mestizos e
impuros y considerados como «brutos». Aunque fueran cuerpos oprimidos y
explotados como los americanos, tal y como planteé José Marti (Paz Sdnchez &
Herndndez Gonzédlez, 1992), Ixs canarixs de la didspora no formaron parte del
«nosotros» americano. Y aunque es cierto que voces canarias fueron grandes aliadas
en los procesos de independencia americana y que muchos islefios e islefias son
grandes resilientes y luchadoras, el ser canario en la didspora fue y sigue siendo
un sujeto «colonizado(r)» (Herndndez-Ojeda, 2020). Un ser colonizado cuyas
condiciones vitales estdn enormemente condicionadas por la colonialidad y que, al
mismo tiempo, se convierte en una herramienta de colonizacién de otros territorios.
Segun Eve Tuck y Wayne Yang (2012), hay tres posicionalidades en el proceso
de colonizacién de Estados Unidos: nativo americano, esclavo o colonizador. Si
extrapolamos ese modelo a todo el continente e islas americanas, los primeros
canarios fueron llevados como esclavos a América, pero luego fuimos a América
-y me incluyo— como sujetos colonizadores. Cémplices de la extraccién de tierra
y opresién que siguen sufriendo los nativo-americanos; complices de la opresién
y colonizacién interna que sufren afroamericanos y otros grupos racializados
(Herndndez-Ojeda, 2020). Una triste consecuencia generada por el colonialismo
europeo que no suele ser mencionada en las narrativas de la didspora.

Esta dificil tesitura que vivimos Ixs canarixs en la didspora nos enseha que la
colonizacién europea es un proyecto tremendamente complejo que debe escapar de
simples binarismos para poder ser entendido con plenitud. Como canaria, nunca
me veo representada en ninguna narrativa. Ni la del sujeto colonizador imperialista
eurocentrado, ni la del sujeto colonizado africano o caribefio. Mi realidad es mucho
més compleja. Mi pasaporte espafiol y europeo, ;dénde me sitda?, ;c6mo me
marca?: jes Canarias Norte Global, Sur Global? ;Es Europa, es Africa, es Caribe?
:Qué dice mi pasaporte de mi, de mis antepasados, de mi pasado, de mi futuro?
(Herndndez Ojeda, 2020). Ese documento me aporta privilegios de movilidad, me
ayuda a cruzar fronteras, pero mi lugar de nacimiento, mi acento y mi cultura
mestiza me restan oportunidades (por ejemplo, adn se sigue ensefiando a los actores
y actrices canarias a cambiar su acento para poder trabajar). Una cultura, historia y
singularidad canarias que siguen sin estar incluidas en el curriculo educativo espafol
o en el canon académico occidental. Incluso en la propia teorizacién descolonial.
Los canarios y canarias apenas tenemos herramientas utiles para entender nuestra
complejidad identitaria como in-betweeners, para poder vernos a nosotras mismas,
para poder descolonizarnos, tanto en las Islas como en la didspora. Al mismo
tiempo, este trabajo de teorizacidn auto-centrada canaria puede enriquecer al propio
campo de teoria descolonial, porque la compleja realidad de territorios colonizados
como las islas Canarias necesita ser visibilizada e incorporada transversalmente. La
compleja realidad del territorio y de los cuerpos canarios.

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

139



Larisa PEREZ, PauLA FERNANDEZ, CARMEN G. HERNANDEZ, XIOMARA NUNEZ

Cuerpo y territorio: conversaciones desde el feminismo descolonial canario

Cuerpos a tierra: territorio canario y colonialidad

La cuestién geogréfica emerge en la mayor parte de discusiones en torno a la
canariedad, pero sya se ha planteado la pregunta de cémo las identidades femeninas
y disidentes nos relacionamos con nuestro territorio, lugar o naturaleza? ;Cémo
concebimos a esta, teniendo en cuenta los concretos pardmetros con los que la
modernidad/colonialidad ha atravesado a las sujetas canarias? En este sentido,
la colonialidad también aplica a la naturaleza, de manera que descolonizar el
conocimiento constituye una forma de descolonizar a la tierra (Escobar, 2011),
por cuanto, entre otros aspectos, motiva a cuestionar qué vinculo se ha impuesto
con la naturaleza entre las poblaciones violentadas por la colonialidad (Contreras
Huayquillin, 2011). Asi, descolonizar esta relacién con el lugar resulta una tarea
compleja en la que, para el caso de Canarias, pueden caber las siguientes reflexiones.

¢ Qué relatos han descrito la relacion entre lxs canarixs y su territorio?

En Canarias el vinculo entre habitantes y entorno ha sido siempre controvertido.
Pivota entre una asimilacién del discurso del paraiso trasladado desde relatos
turisticos y miticos (Pérez Flores, 2018), junto a la ambivalencia del signo islz y
todo el peso que se le ha transferido bajo los relatos del aislamiento, la lejania o
la ultraperificidad, esto es, la parte perniciosa del mito. Ahondando en la génesis
de tales relatos mitificantes se evidencia la equiparacién de la tierra y de la mujer,
la cual, por otro lado, constituye una de las premisas principales del discurso
moderno y sus manifestaciones cientificas y epistémicas (McClintock, 1995;
Merchant, 1993; Mies & Shiva, 2014). Estas dos categorias —isla y mujer— fueron
desplazadas al lado subordinado de la ecuacién jerdrquica, de manera que se
fundé una ideologia de negacién de la ecodependencia humana. Dicha estrategia
implicé: el nacimiento de un determinado tipo de individuo como especie
superior del planeta; la dominacién de la razén sobre la naturaleza, el cuerpo y
las emociones; la justificacién de la violencia contra las entidades repudiadas de
lo racional, incluidas en esta categoria a las mujeres, individuxs racializadxs o los
elementos no humanos; la subalternizacién de cosmovisiones y articulaciones que
contradijeran tales separaciones; y la concepcién del producto extraido de la tierra
por su valor al interior del mercado, desechando otros posibles valores.

¢;Como afrontar la tradicional sexualizacién del espacio canario?

«Toda mujer es titero / toda isla también» (Arozarena, 2013, p.109). Estos versos del
escritor canario Rafael Arozarena resumen parte del sentido extractivo con el que
se han leido las nociones de isla y de mujer, en cémo ambas se han homogeneizado
y colocado en un plano objetual (Heller, 1996). Ello conduce a preguntarnos
por la ausencia o silencio de ambas entidades en las perspectivas disciplinares
que describen las historias, las identidades, los lugares o los archivos (Schechter,

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

140



TaBULA Rasa
No.38, marzo-junio 2021

2017) debido a la ubicacién de las identidades femeninas e insulares en el 4rea del
no-ser® y omitiendo las desigualdades al interior de cada categoria, las cuales son
reivindicadas como lugar de anilisis desde el feminismo poscolonial (Lewis & Mills,
2003) e interseccional (Lugones, 2008). Tal ausencia perpetta el halo de exotismo
que envuelve a las islas y a las individuas canarias (Pérez Flores, 2018). Asi, con el
turismo, se repiten los patrones extractivos con los que han sido consideradas ambas
entidades, favoreciendo una determinada relacién con los cuerpos y los territorios
pendiente de descolonizacién ya que, entre otros aspectos, impide vislumbrar la
agencia arrebatada en los érdenes de la enunciacion del ser y del estar.

;Quiénes faltan en las enunciaciones de la naturaleza y del lugar?

El desmantelamiento del individuo iluminista permite pensar en las categorias
excluidas de la enunciacién subjetiva como, por ejemplo, mujer, negrx,
identidades sexuales disidentes o naturaleza. Esta operacién expande los horizontes
tradicionales con los que se habian considerado la subjetividad o la agencia. De
ello se revela, entre otros aspectos, la problemdtica separacién entre ser humano y
naturaleza desde el plano ontoldgico, asi como la universalidad y sentido extractivo
con el que se concibe a ésta (De la Cadena, 2015; Gémez-Barris, 2017). Por
consiguiente, pensar y apelar al lugar desde sus diferentes concepciones rompe el
paradigma de universalidad propio de la modernidad (Piedalue & Rishi, 2017).
A su vez, considerar al ambiente como un «siendo-en-redes» de las que participan
tanto los seres vivos como los no vivos permite la inclusién de «tensiones, poder
y afinidades» que hasta ahora habian sido ignoradas (Escobar, 2011, p.61) y que,
quizd, puede arrojar cierta luz a la hora de pensar Canarias como lugar.

. , . Vg F)
¢Con qué representaciones y cartografias contamos:

Los mapas plasman modelos de poder y de representacién del lugar que sirven a
la 16gica colonial, masculina normativa y extractiva (Sierra, 2015). Un ejemplo
evidente lo detenta la representacién cartogréfica de Canarias que, atin hoy, se
ubica al interior de un rectdngulo imaginado y colocado en lugares diversos,
como el Mediterrdneo o sobre el continente africano, con el objetivo de acercarlo
a latitudes ibéricas y obviar su vinculo atldntico, asi como su condicién de
archipiélago norteafricano.

8 Frantz Fanon subrayo la imposibilidad ontologica de las comunidades negras en un contexto colonial.
Debido a la violencia como unico elemento vertebrador del pensamiento colonial, posicionando a los
blancos en la cuspide del poder, esto es, como grupo actor y perpetuador de dicha violencia, las personas
negras se ubican en el lado del no ser y solo existirian desde esta posicién cuando se colocan en un
plano confrontado con el grupo en el poder (Fanon, 1971). Desde este posicionamiento, se define la
zona del no-ser fanoniana como el drea de no existencia a la que se condena a un grupo humano por
determinado motivo (raza, género, clase social, etc.) al interior de un sistema o pensamiento atravesado

por la colonialidad (Maldonado-Torres, 2007).

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

141



Larisa PEREZ, PauLA FERNANDEZ, CARMEN G. HERNANDEZ, XIOMARA NUNEZ

Cuerpo y territorio: conversaciones desde el feminismo descolonial canario

En este sentido, el territorio es concebido bajo los intereses mercantiles, turisticos
o institucionales, siendo los pardmetros comunitarios, integrales u holisticos
los excepcionales. Algo que consiguié6 la episteme moderna, colonial, clasista y
heteropatriarcal fue restar agencia al territorio y a sus habitantes respecto a él.
Desde estas premisas, Ixs Ginicxs capaces de gestionar el territorio son Ixs individuxs
con determinado poder econémico o politico. El resto solo puede establecer una
relacién en el plano conceptual, espiritual, romdntico o nostdlgico, marginando
aquellas que establecen cierta materialidad mids alld de las opciones de consumo,
ocio pautado o de extraccién que vuelven a reproducir, aunque en menor escala,
la colonialidad del territorio.

Asi, el mapa de Canarias que podria trazarse desde las herramientas planteadas
por los feminismos descoloniales trascenderia su tradicional visién bidimensional
e incluirfa, siguiendo a Alexander y Mohanty, las «experiencias histdricas,
comparativas y relacionales» (citado en Sierra, 2015, p.238), en una genealogia
de la experiencia que implicaria recopilar «una memoria de afectos, de imdgenes,
de sentimientos, pero también de palabras dichas y silencios» (Espinosa Mifoso,
2019, p.2016) de las mujeres y de las diversas identidades de género que habitan
Canarias, incluyendo las migrantes, diaspéricas o extraterritorializadas. Cabria
afadir a ello las historias del suelo y el subsuelo, del biotopo, del mar, de las
piedras o de la troposfera, en un didlogo plural entre lo que enuncian las ciencias
y las memorias humanas y no humanas.

¢ Qué lugar habitar frente a los riesgos climdticos?

Entre otro de los efectos que supone la inclusién de elementos hasta ahora denostados
de la l6gica heteropatriarcal y capitalista, se encuentra la posibilidad de entender el
reverso de los discursos de extincién actuales a colacién de la amenaza del cambio
climdtico, con alta repercusion en las islas (DeLoughrey, 2019). El lugar vuelve a
ser recubierto por un discurso universal —cuyo protagonista es, de nuevo, el hombre
moderno— que deja a los entornos insulares a la cabeza en indices de vulnerabilidad,
debido al aumento del nivel del mar, a la contaminacién ocednica y al incremento
en la frecuencia de fenémenos meteoroldgicos adversos, entre otros aspectos.
En Canarias, la historia de explotacién del suelo, del mar y de los recursos, hoy
reconvertida en el modelo turistico, subraya la exposicién al riesgo frente al conocido
como cambio climdtico (Lépez Diez ez al., 2016). A su vez, continuar marginando
a la naturaleza y el lugar del individuo impedird observar las consecuencias que el
cambio climdtico presenta sobre la salud, los modos de vida y la cultura.

Estas y otras aristas del extranamiento entre la percepcién del territorio y de sus
habitantes se imprime inevitablemente sobre los cuerpos. Estos son los grandes
reductos sobre los que se materializa, con todas sus violencias, la colonialidad a
través de mecanismos tan perversos como la raza.

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

142



TaBULA Rasa
No.38, marzo-junio 2021

Raza y canariedad

Una mujer canaria que busca piso en Madrid o incluso en su tierra no se extrana
ante los acontecimientos. Interrogada constantemente (en los casos en que no es
directamente desechada bajo una excusa cualquiera), no deja de confrontarse a la
pregunta: «pero td, ;de dénde eres?». Responde con normalidad: «soy canaria».
Entonces al otro lado del teléfono se adivinan los vientos del alivio y se escucha
un «ah, perdona, pensaba que eras colombiana» o incluso «seres de las islas?, mi
mujer y yo estuvimos alli de viaje de novios», y es probable que la racializacién
automdtica a que obliga el acento sea instantdneamente blanqueada por el
pasaporte y entonces se acabe formalizando el contrato. Esa mujer canaria, como
desde hace siglos, pacta con el racismo para subir un escalén.

Para mostrar cémo se despliega esta doble disposicién de la racialidad tomaré dos
botones de muestra muy ilustrativos, dos documentos escritos. El primero es una
publicacién de mujeres durante la dictadura franquista titulada Mujeres en la isla’.
Lo que me llevé a acercarme a la revista fue, bdsicamente, la manera en la que estas
valientes mujeres canarias habian elegido identificarse en aquel duro momento para
todo lo que tuviera que ver con lo femenino y la esfera publica: el distintivo «isla».

Se reclamaban «de una isla lejana y feliz», no sabemos si con cierta ironia. En
cualquier caso, esto no impedia que se dirigieran a sus iguales como otras «mujeres
espafolas» y soharan con una «Europa de corazén» (Koechlin, 1957). Este reclamo,
siguiendo una honda tradicién canaria, tenfa que ver con buscar la distincién a
partir de una uncién en aguas mitoldgicas: ser de la isla paradisiaca. La miseria del
franquismo contrasta con tanta felicidad, pero ;de qué otra manera legitimarse?
¢Qué otra opcién aparte de reclamarse como parte de grandes civilizaciones
continentales, aunque fuera como parte de sus suenos? Las islas pequefas siempre
buscan su continente y estaba claro con cudl sofiaban filiarse sus mujeres.

La publicacién tenfa predileccién por la pintura y la literatura. Las autoras segufan
fervorosamente las corrientes artisticas europeas mds vanguardistas. Esto lo hacian,
obviamente, incorporando el imaginario racista inherente a ellas y asumiéndolas
al mismo tiempo como punto de partida para una cierta reivindicacién racial
propia. El indigenismo canario que ocupaba muchas de sus portadas a menudo
«africanizaba» los rostros insulares, aumentando la distancia entre la isla y el
continente legitimo, dando forma propia a aquellas mujeres islefias. Entonces no
se sabfa (ni ahora tampoco) si las mujeres de la isla eran europeas, que observaban
con deleite y superioridad congénita el primitivismo, o eran africanas, buscando
en la autorrepresentacion una suerte de dignificacion.

?Mujeres en la isla es una publicaciéon editada por mujeres canarias entre 1955 y 1964, con una participacion
mayoritariamente femenina. Las autoras pertenecian a todo el espectro ideoldgico, aunque eran sobre
todo mujeres progresistas que escribian sobre temas que trascendian los asuntos tratados en la época por
otras revistas de mujeres. 118 ntimeros fueron publicados sorteando la censura gracias, al menos en parte,
al papel periférico de las producciones culturales canarias en el contexto espafiol.

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

143



Larisa PEREZ, PauLA FERNANDEZ, CARMEN G. HERNANDEZ, XIOMARA NUNEZ

Cuerpo y territorio: conversaciones desde el feminismo descolonial canario

Esta doble pertenencia continental, europea y africana, pudiera parecer
contradictoria, pero no constitufa en este caso sino una forma de adquirir
legitimidad en el marco de un mismo patrén: el eurocéntrico. La primera
obviamente confirma que lo canario transita la fanoniana zona del ser, pero la
segunda también, pues las indigenas no eran ellas, las mujeres que escribian, sino
sus otras intraarchipieldgicas, las campesinas.

Esta es una operacién tradicional en el marco identitario: considerar que la esencia
identitaria se encuentra a resguardo de las inclemencias de «lo extranjero» alld en
el campo. Es una operacién que comporta su riesgo, pues no sabemos si se trata
de dotar de dignidad al pueblo canario o de privarlo irremisiblemente de ella.
No creo que haya que elegir una de las dos opciones, més bien pienso que estos
procesos se dan simultdneamente. Las «<mujeres en la isla» son cuerpos desafiantes
que superaron una doble anulacién ontoldgica: la que impuso el franquismo y
la que impuso la condicién colonial-insular: nebulosa, periférica y anénima. Son
cuerpos que anhelan una lejana pertenencia continental que desean conquistar
a base de otras anulaciones ontolégicas, esto es, observando Africa con atenta
y maravillada mirada antropoldgica y relegando a cuerpos cercanos a la mds
lejana de las otredades. Los apellidos ilustres de estos cuerpos ayudan a forjar esa
pertenencia y delatan por qué no son mujeres «de la isla», sino «en la isla», en una
actitud colona que atraviesa los siglos.

Entonces, ;dénde estdn las mujeres de la isla? Habrd que recurrir a otras fuentes,
pues las mujeres de apellidos vulgares no escriben, salvo extrafias excepciones.
Ni siquiera es ficil recurrir a lo que otras voces escriben sobre ellas, pues no
es comun tampoco que alguien se interese lo suficiente. Las mujeres canarias a
menudo no eran lo bastante «exdticas» a los hombres ni a otras mujeres canarias
como para despertar su interés antropolégico, pero si lo eran para los europeos
y también para las europeas. Fueron sobre todo las viajeras, también mujeres
valientes, quienes se detuvieron a escribir sobre las mujeres canarias, anulando
ontolégicamente a quienes pretendian salvar.

Las mujeres canarias llamaban la atencién de los viajeros y las viajeras inglesas,
pues no se adaptaban del todo al modelo de feminidad anglosajén. En general
les resultaban hermosas, fuertes y no especialmente amables: «los hombres son
siempre mds afectuosos en sus invitaciones que las mujeres». Las canarias son
«vigorosas, muchachas bonitas muchas de ellas» y cuando cantan tienen «voces
curiosamente graves» (citado en Gonzdlez Pérez, 2005, pp.20, 60). Se repite
constantemente que «trabajan con mds dureza que los hombres» y eso no les
corresponde: «es una pena verlas transportando sobre sus espaldas pesadas cargas
que, indudablemente, resultaria mds aconsejable que llevasen las bestias» (citado
en Gonzélez Pérez, 2005, pp.17, 58).

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

144



TABULA Rasa

No.38, marzo-junio 2021

Las mujeres canarias no constituyen el sexo débil, estereotipo contra el que estas
dvidas viajeras luchaban. Tal estereotipo se reservaba a las «<mujeres» propiamente
y las canarias no llegaban a serlo del todo, segin el patrén machista y especista de
poder, acercdndose peligrosamente a lo masculino y a lo animal. Esto seria lo que
probablemente las hacfa tan atractivas, otra idea que se repite hasta la saciedad:
«No es posible dejar de admirar sus espléndidas figuras y su esbelta presencia»
(citado en Gonzdlez Pérez, 2005, p.27).

El estereotipo de la bella mujer canaria es un ejemplo claro de exotizacién y
coincide con el de la isla bella y lejana, hasta el punto de que mujer e isla se
fusionan. Muchos viajeros se lamentan, no obstante, por su «funesta costumbre
de empolvarse las caras» o por mantenerse «tan encerradas como lo hacen en un
harén turco» (citado en Gonzélez Pérez, 2005, pp.59, 86). Quieren ser blancas y
recatadas, piensa el inglés, cuando uno lo que espera al llegar a la isla es encontrarse
con su figura esbelta y sus brazos morenos y desnudos para dar rienda suelta a la
mirada colona, que es siempre pornografica. Asi lo dice sir Milbert, literalmente:
«Al separarnos se me permitié dar un beso a las dos jovenes, costumbre poco
practicada en este pais, lo que me causé doble satisfaccién» (citado en Gonzilez
Pérez, 2005, p.70). Siguiendo a Fanon (2016) en su ensayo Argelia se quita el velo,
el colono nunca perdona que las mujeres escapen a su mirada apropiadora. Su
amable visita es al mismo tiempo una violacién.

Yo soy de la isla, conozco esa mirada. Nada ha cambiado del todo, a pesar de que
ya no nos preocupa el bronceado y hacemos top-less en la playa, igual que aquellas
suecas a las que nuestros padres y hermanos apedreaban (y deseaban). Yo soy de
la isla, isla organizada segtin esa mirada de conquista y violencia, destrozada por
manos extranjeras y manos criollas que comparten una misma visién. Yo soy de
la isla, viajé para poder mirar también: en los nortes fui una bestia hermosa y en
los sures la giiera, la sefiora.

La «mujer canaria» es racializada (infantilizada, animalizada, explotada) desde
el nacimiento de la propia nocién, «mujer canaria», con la expansién atldntica
moderna, hasta la actualidad, y lo es en proporcién directa a su estatus econdémico,
amén de cierta fenotipia favorable. Al mismo tiempo, la mujer canaria se blanquea
en cuanto puede, observando con distancia al resto de mujeres insulares, pero
sobre todo a otras mujeres, en especial a las mujeres del continente anexo, como si
estuvieran lejos, muy lejos, e incluso como si no fueran del todo mujeres. Esa es la
doble disposicién de nuestra colonialidad que unos y otras pretenden invisibilizar
y que es imperativo nombrar y desarticular.

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

145



Larisa PEREZ, PauLA FERNANDEZ, CARMEN G. HERNANDEZ, XIOMARA NUNEZ

Cuerpo y territorio: conversaciones desde el feminismo descolonial canario

Reflexiones sobre el feminismo descolonial canario

Todas estas reflexiones que hemos expuesto en las paginas anteriores ya implican,
desde luego, un ejercicio de teorizacién feminista con perspectiva descolonial, una
revisién de nuestra historia, un reconocimiento de aquellos aspectos relevantes de
la colonialidad del poder que nos ha afectado como comunidad a lo largo de
los siglos, e incluso un andlisis de algunos de los retos que nos depara nuestra
insularidad, el desarrollo del turismo, o el cambio climdtico. Sin embargo,
¢:qué seria, en definitiva, el feminismo descolonial canario? ;Implica una forma
de feminismo que es especificamente canario? ;Un feminismo especificamente
canario que al ser descolonial se diferencia de otras formas de feminismo canario?
:Quiénes pueden ser incluidas(os) en un feminismo descolonial canario?

Para empezar, a las y los canarios, como a cualquier otro pueblo, ain nos queda
mucho ejercicio de conocimiento autocentrado, de conversacién publica y
de produccién cultural para tratar siquiera de empezar a definir qué es eso de
«lo canario». Pero si podemos comenzar entendiendo que «lo canario» ha sido
definido desde una perspectiva colonial y europeizada: primero, sometiendo
nuestra identidad a la otredad, y en las tltimas décadas, podriamos argumentar
que sometiendo nuestra identidad a una suerte de homogeneidad de «lo espafiol» o
«lo europeo», entrando también en el proyecto de una Unién Europea (ilusionante
para algunas personas, preocupante para otras) y siendo las islas Canarias del siglo
XXI un puerto neurélgico de la inmigracién africana a Europa. En cualquiera de
los dos casos, no hemos tenido una forma de definirnos de manera completa y
compleja, teniendo en cuenta todas las historias alternas: no solo la de los indigenas/
aborigenes de las islas y las visiones que se han tenido de ellos (Farrujia de la Rosa,
2009), sino también la de la poblacién judia y morisca que permanecié en el
archipiélago, la poblacién negra y mulata descendiente de la esclavitud azucarera
(Lobo Cabrera, 2009), migrantes canarias(os) explotadas(os) en las plantaciones
del Caribe (Herndndez Gonzilez, 1992), migrantes canarias(os) cémplices de la
explotacién en las colonias americanas (Herndndez Gonzilez, 2008), migrantes
de vuelta a las Islas (de Paz Sdnchez, 2006), descendientes de islefas(os) y
otras(os) inmigrantes latinoamericanas(os) que migran por primera vez a nuestro
archipiélago (Dominguez Mujica, Diaz Herndndez & Parrefio Castellano, 2000),
familias conectadas con el Sdhara Occidental o Guinea Ecuatorial (Abu-Tarbush
Quevedo, 2016), migrantes africanas(os) de las tltimas décadas del siglo XX y
comienzos del siglo XXI (Santana Pérez, 2008), las brujas canarias histdricas
(Guanche Pérez, 1992), las santeras canarias modernas (Garcia Vina, 2010),
las campesinas exotizadas del siglo XIX y XX (Martin, 2019; Rodriguez Pérez,
2004); las kellys (las que limpian» los hoteles de nuestro paraiso turistico) de
las dltimas décadas del siglo XX y las primeras del XXI (Ferndndez-Munoz &
Tomé-Caballero, 2020), las universitarias que hoy en dia constituyen una nueva

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

146



TABULA Rasa

No.38, marzo-junio 2021

forma de migracién altamente educada ante opciones precarias, etc. Incluir todas
estas historias dentro de un concepto fluido de canariedad es el primer paso de un
feminismo descolonial canario, pero esto nos presenta mds preguntas.

¢Qué mujer podria sentirse identificada con el feminismo descolonial canario?
:Estamos solas en esta idea loca de autodefinirnos de otras maneras? Un feminismo
descolonial canario da la oportunidad de un feminismo interseccional, colectivo,
plural, critico y favorecedor del didlogo y de la valoracién de lo afectivo, en
disonancia con la tradicién positivista. Esta reflexion que acabamos de exponer
surge de la necesidad de volver a nuestras preguntas iniciales al atrevernos a escribir
este articulo comunitario: ;podemos hablar de feminismo descolonial canario?
;Para qué hablar de feminismo descolonial canario? ;Para quién? ;Con quién?
Una mujer independentista canaria, por ejemplo, podria sentirse identificada. No
obstante, un feminismo descolonial canario no solo puede cuestionar la validez
de nuestra pertenencia al Estado espafiol, sino la validez de una nueva nacién
Canaria (como Estado-nacién moderno), de una plurinacionalidad espafiola,
de una unidad macaronésica, de una integracién a una unidad africana, de
una unidad iberoamericana, del Sur Global, del internacionalismo, entre otras
opciones; y, por otro lado, también puede y debe cuestionar la validez de la propia
idea de mujer, de género, de sexualidad, de cultura, de representacién... ;Cudl
de estas posturas, entonces, no tendria realmente que revisar todas las historias,
todos los archivos y poner todo patas arriba para poner el debate sobre la mesa?

Probablemente una de las cosas que tenemos completamente claras es que
esto se estd fraguando. Por supuesto, todos estos temas han sido tratados y
estudiados por muchas personas en mayor o menor medida desde los distintos
campos del conocimiento, pero hablamos de integrarlas en una identidad, en un
discurso y, sobre todo, en una prictica y en un proyecto feminista, continuando
algunas conversaciones iniciadas desde el activismo y desde encuentros como
el «I Campamento Feminista Descolonial Canario» (Guanila, 2019; «ler
Campamento», 2018). Como afirma Estévez Gonzdlez (2011), Canarias ha sido
una «estacién terminal, un punto de llegada de los modelos europeos de raza y
nacién» (p.147) y hemos aprendido a crear una visién de nosotras(os) mismas(os)
a partir de las expectativas del colonizador y del turista, ejerciendo a su vez nuestra
labor colonizadora hacia las(os) inmigrantes. Pero, en este ensayo de una visién
de la identidad que sea desencializadora, siempre diversa y siempre portadora
de opresiones y privilegios, un feminismo descolonial canario no solo se libera
de la naturalizacién de los preceptos europeos de la colonialidad, sino que se
nutre de los avances de otros territorios con los que sin lugar a dudas tenemos
conexiones inquebrantables dada nuestra propia experiencia de la colonialidad:
los feminismos descoloniales del Caribe, de Africa y de América Latina (Abya
Yala), entre otros.

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

147



Larisa PEREZ, PauLA FERNANDEZ, CARMEN G. HERNANDEZ, XIOMARA NUNEZ

Cuerpo y territorio: conversaciones desde el feminismo descolonial canario

Un feminismo descolonial canario puede dialogar con estos feminismos
descoloniales de otros territorios y, desde nuestra experiencia archipieldgica,
aportar ideas renovadoras a los feminismos de todo el territorio espafol.
Entender, ante todo, que no tenemos que pedir permiso a nadie mds para
pensarnos a nosotras mismas de una manera diferente (;no es este sentimiento
un claro sintoma de la propia necesidad de este ejercicio?). ;Y cémo es nuestra
experiencia archipieldgica? Fragmentada, difusa, diaspérica, fluida, contradictoria.
Nuestra identidad canaria no se da solo en nuestras islas sino al salir fuera, al ser
protagonistas de una negociacién al ser percibidas por otras(os): negociacién de
pertenencia, de racialidad, de historia, de privilegio, de exotizacién. Y, también,
de una negociacién que tiene en cuenta las caracteristicas de nuestra didspora,
una didspora que ha sido por un lado familiar y generadora de comunidades
tradicionalmente canarias en otros territorios, y por otro lado de comunidades
que fdcilmente se han integrado en esos nuevos territorios (americanos)
identificindose casi indistintamente con su sociedad.

Pero, precisamente saliendo afuera, ;qué puede aportar el feminismo descolonial
canario a los feminismos descoloniales de Latinoamérica/Abya Yala, de Africa
y de otros lugares del planeta? Una oportunidad de didlogo que aproveche
esta experiencia nuestra de la nombrada «tricontinentalidad», de ser un lugar
intermedio, un ser ambiguo, con un estatus social, econémico y politico
que nos obliga a usar la teorfa descolonial no solamente para comprender la
colonialidad que hemos experimentado, sino la que hemos impuesto y seguimos
imponiendo, del mismo modo en que ha sido nutrido el didlogo, por ejemplo,
entre los feminismos descoloniales de Latinoamérica/Abya Yala y el feminismo
descolonial chicanx/latinx.

Finalmente, ;cudles serfan algunas formas de mirar al futuro, de comenzar
a ejercer un feminismo descolonial canario? Para cuestionar las estructuras de
dominacién y de nuestro propio accionar, estas son solamente algunas de las
propuestas que se estdn llevando a cabo desde un feminismo descolonial canario:
revisar los discursos de identidad presentes en la poblacién y hacer un anilisis
feminista de sus genealogias, con una perspectiva descolonial; en el caso de
nuestra historia indigena, cuestionar las categorias duales de hombre/mujer,
patriarcado/matriarcado, civilizacién/naturaleza que desde la colonialidad se han
utilizado para tratar de comprender las sociedades imazighen de las islas a través
de la arqueologia, la antropologia, la historia, la filologia y la filosofia; analizar
la formacién del concepto de «mujer» en las islas Canarias, preguntdndonos qué
mujeres canarias si formaban parte de la idea europea de mujer y qué mujeres
canarias (indigenas, negras, mulatas, mestizas, criollas, etc.) no eran incluidas en
esta categoria de «mujer» europea; plantear nuestra criollidad, interrogdndonos
sobre cémo se creé la criollidad canaria, con qué definicidn(es) de criollidad es

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

148



TABULA Rasa

No.38, marzo-junio 2021

comparable o cémo opera esta criollidad en nuestros dias; recuperar, a través de
la Historia, la agencialidad de las mujeres canarias en las islas y en la didspora
(sus saberes, sus pricticas, su organizacién, su lucha contra distintos tipos de
opresiones); reflexionar sobre nuestros privilegios histéricos, comprender nuestro
papel en la colonialidad del poder y del ser; comprender a la mujer canaria del
siglo XXI como plural y multiétnica partiendo del reconocimiento de nuestra
propia historia de antepasadas plurales y multiétnicas; utilizar el conocimiento
profundo de nuestra emigracién histérica para poder reconocer en igualdad a
las y los migrantes que arriban a nuestras islas, sin ejercer colonialidad sobre
ellas(os); reivindicar nuestra experiencia insular y atldntica y nuestra generacién
de conocimiento como un aporte necesario a los debates de nacionalidad y
plurinacionalidad en Espana, en igualdad de condiciones; y plantear nuevas
opciones de desarrollo social y econémico para un futuro mds equitativo y
sostenible en todos los sentidos.

Estos son tan solo algunos ejemplos de la teoria y praxis académica y activista que se
estin dando desde la propuesta de un feminismo descolonial canario, conjuntando
perspectivas y saberes plurales, pudiendo esta somera lista guiar a quien nos lee.

Conclusiones

A través de nuestro andlisis sobre colonialidad canaria, hemos contribuido a una
genealogia de la experiencia de mujeres canarias feministas descoloniales. Una
contribucién que nos permite desarticular a la vez que plantear alternativas a la
colonizacién del territorio y cuerpos canarios. Una contribucién que nos ayuda
a las autoras a visibilizarnos, encontrarnos, vernos tal como somos, no como
nos dicen que somos, y despojarnos de las gafas impuestas por la colonizacién.
Seguir construyendo y visibilizando esa genealogia de experiencias como canarias
es vital porque nos ayuda a encontrar nuestro propio camino, romper con el
positivismo y encontrar nuestro propio marco pues, como dice Audre Lorde
(1984), no puedes tirar la casa del amo con sus herramientas. Desde esa mirada
propia, nos cuestionamos una busqueda compulsiva de lo blanco y europeo en
nuestra identidad como mujeres canarias. A su vez, nos damos cuenta de nuestra
colonizacién internalizada y vemos la estructura de la colonizacién, por lo que
podemos (auto)descolonizarnos, porque como dice Mohanty, la descolonizacién
precisa un proceso de auto-reflexién colectiva (Mohanty, 2003). Al descolonizar
nuestros cuerpos y mentes tenemos mds capacidad de descolonizar el territorio
también y buscar alternativas al caos colonizador que en su versién neoliberal
lleva a las islas Canarias y a los ecosistemas al abismo.

Asimismo, este proceso de (auto)descolonizacién nos ayuda a ver cémo las canarias
somos simultdneamente racializadas y racializadoras, colonizadas y colonizadoras.
Nos ayuda a superar discursos descolonizadores sin 6ptica feminista interseccional

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

149



Larisa PEREZ, PauLA FERNANDEZ, CARMEN G. HERNANDEZ, XIOMARA NUNEZ

Cuerpo y territorio: conversaciones desde el feminismo descolonial canario

que no son conscientes de las complejidades e incoherencias identitarias; discursos
que siguen planteando posicionamientos binarios (por ejemplo, los canarios son
oprimidos y los europeos, opresores) mientras ignoran su machismo, homofobia,
transfobia, xenofobia, clasismo y sumision al positivismo y todo lo que ello
conlleva de destruccién medioambiental y negacién de lo afectivo emocional.

En resumen, creemos que la clave hacia un cambio plural, complejo, fluido de las islas
Canarias e islefixs pasa por crear y compartir genealogias de(sde) la experiencia. En
nuestro caso, nuestras experiencias son analizadas desde la dptica heterogénea y fluida
de un feminismo canario descolonial interseccional. Un planteamiento creciente en
las islas Canarias y en la didspora canaria que no sélo facilita la emancipacién canaria,
sino que contribuye a enriquecer los estudios descoloniales en general.

Referencias

Abu-Tarbush Quevedo, J. (2016). Canarias y la cuestién del Sihara Occidental. En
I. Barrenada & R. O. Garcia (Eds.). Sabara Occidental, 40 asios después (pp.293-310).
Madrid: Los Libros de la Catarata.

Adhikari, M. (2017). Europes first settler colonial incursion into Africa: The
genocide of Aboriginal Canary Islanders. African Historical Review, 49(1), 1-26. htt
ps://10.1080/17532523.2017.1336863

Anzaldta, G. (2015). Light in the dark/Luz en lo oscuro: Rewriting identity, spirituality,
reality. Durham, NC: Duke University Press.

Arozarena, R. (2013). De sus propias cenizas. Poesia (1953-2008) (D. L. Herndndez, Ed.).
Canarias: La Pdgina Ediciones.

Contreras Huayquilldn, A. A. (2011). La casita de chapa. Prostitucién estatal de YPE En
K. Bidaseca & V. Vazquez Laba (Comps.), Feminismos y poscolonialidad. Descolonizando
el feminismo desde y en América Latina (pp.261-273). Buenos Aires: Ediciones Godot.

De la Cadena, M. (2015). Earth beings. Ecologies of practice across Andean world. Durham:
Duke University Press. https://doi.org/10.1215/9780822375265

DeLoughrey, E. M. (2019). Allegories of the Anthropocene. Durham & London: Duke
University Press. https://doi.org/10.1215/9781478005582

Dominguez Mujica, J., Diaz Herndndez, R. & Parrefio Castellano, J. M. (2000). Canarias,
puerta de Europa. ;Preferido destino de iberoamericanos? XIV Cologuio de Historia
Canario-Americana: 2000, Vol. 1 (pp 57-77). Las Palmas de G.C.: Ed. del Cabildo Insular
de Gran Canaria. http://coloquioscanariasamerica.casadecolon.com/index.php/ CHCA/
article/view/8385

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

150



TABULA Rasa

No.38, marzo-junio 2021

Escobar, A. (2011). Epistemologias de la naturaleza y colonialidad de la naturaleza.
Variedades de realismo y constructivismo. En L. Montenegro Martinez (Ed.). Cultura
y naturaleza. Aproximaciones a propdsito del bicentenario de la independencia de Colombia
(pp-50-72). Bogota: Jardin Botdnico de Bogotd José Celestino Mutis.

Espinosa Minoso, Y. (2019). Hacer genealogia de la experiencia: El método hacia una critica
ala colonialidad dela razén feminista desde la experiencia histérica en América Latina. Revista

Direito e Praxis, 10(3), 2007-2032. https://doi.org/10.1590/2179-8966/2019/43881.

Estévez Gonzdlez, E (2011). Guanches, magos, turistas e inmigrantes: canarios en la
jaula identitaria. Revista Atldntida, 3, 145-172. https://riull.ull.es/xmlui/bitstream/
handle/915/10371/A_03_%282011%29_09.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Fanon, E (2016). Argelia se quita el velo. En E Valdés (Comp.). Leer a Fanon, medio siglo
después (pp.136-155). Ciudad de México: Rosa Luxemburg Stiftung. http://biblioteca.
clacso.edu.ar/clacso/se/20170609020412/Leer_a_Fanon_Medio_Siglo_Despues.pdf

Fanon, E (1971). Peau noire, masques blancs. Paris: Editions du Seuil.

Farrujia de la Rosa, J. A. (2015). Written in stones: The Amazigh colonization of the
Canary Islands. Corpus, 14, 1-18. https://doi.org/10.4000/corpus.2641

FarrujiadelaRosa, J. A. (2009). El poblamiento «Amazigh» de las islas Canarias: Problemas
identitarios. Makaronesia: Boletin de la Asociacién de Amigos del Museo de Ciencias Naturales
de Tenerife, 1, 54-69. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3213241

Ferndndez-Munoz, C. & Tomé-Caballero, M. (2020). Empleo del storytelling y las
narrativas en primera persona en la comunicacién de Las Kellys como referente para las

ONGs. Profesional de la informacion, 29(3), 1-11. https://doi.org/10.3145/epi.2020.may.25

Garcia Vifa, A. Y. (2010). Las formas de difusién de religiones de cardcter no expansivo:
el caso de la santerfa en Canarias. XIII Coloquio de Historia Canario-Americana, Vol.
I (pp. 1555-1566). Las Palmas de G.C.: Ed. del Cabildo Insular de Gran Canaria.

htep://coloquioscanariasamerica.casadecolon.com/index.php/ CHCA/article/view/9012

Gari-Montllor Hayek, D. (1992). Aproximacién a la historia del nacionalismo canario.
En E Morales Padrén (Ed.). IX Cologuio de Historia Canario-Americana: 1990, Vol. 1
(pp-939-954). Las Palmas de G.C.: Ed. del Cabildo Insular de Gran Canaria. htep://

coloquioscanariasamerica.casadecolon.com/index.php/ CHCA/article/view/7724

Gémez-Barris, M. (2017). The extractive zone: Social ecologies and descolonial perspectives.
Durham: Duke University Press Books. https://doi.org/10.1215/9780822372561

Gonzélez Pérez, T. (2005). Las mujeres canarias en las crénicas de viajeros. Santa Cruz de
Tenerife/Las Palmas de Gran Canaria: Idea.

Guanche Pérez, J. (1992). Presencia canaria en la mitologfa cubana: las brujas y el trasvase
humano. X Cologuio de Historia Canario-Americana, Vol. 1 (pp. 1232-1262). Las Palmas
de G.C.: Ed. del Cabildo Insular de Gran Canaria. http://coloquioscanariasamerica.
casadecolon.com/index.php/ CHCA/article/view/7866

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

151



Larisa PEREZ, PauLA FERNANDEZ, CARMEN G. HERNANDEZ, XIOMARA NUNEZ

Cuerpo y territorio: conversaciones desde el feminismo descolonial canario

Guanila, J. (30 de octubre, 2019). Los feminismos descoloniales y comunitarios como
herramienta para un feminismo canario autocentrado, anticolonial e independentista.
Articulos de opinién El Majado: blog de anilisis, reflexién y opinién escrita de Radio
Pimienta. https://elmajado.radiopimienta.org/category/jess-guanila/

Heller, B. A. (1996). Landscape, femininity, and Caribbean discourse. MLN, 111(2),
391-414. https://www.jstor.org/stable/32515332seq=1

Herndndez Gonzilez, M. (1992). La influencia cultural de Canarias en las Antillas
hispanas: La penetracién de los hdbitos socioculturales del campesinado islefio en la
poblacién de Cuba. Anuario de Estudios Atlanticos, 38, 553-64. http://anuariosatlanticos.
casadecolon.com/index.php/aea/article/view/634

Herndndez Gonzdlez, M. (2008). La emigracién canaria a América a través de la Historia.
Cuadernos Americanos, 126, 137-72. http://www.cialc.unam.mx/cuadamer/textos/cal26-

137.pdf

Herndndez-Ojeda, C. G. (2020). The Coyolxauhqui process of a scholar unbecoming
an enemy of youth: A performative, embodied, self-decolonizing story of transformation

and hope. Tesis doctoral, Departamento de Comunicacién, University of Massachusetts
Amberst, Estados Unidos.

Koechlin, L. (1957). Quisiera ser una voz. Mujeres en la Isla, 30, 1-3. https://jable.ulpgc.
es/jable/mujeres.en.la.isla/1957/06/01/0001.htm

Lewis, R. & Mills, S. (Eds.) (2003). Feminist postcolonial theory. A reader. New York:
Routledge.

Lobo Cabrera, M. (2000). La esclavitud del indigena canario. E/ Museo Canario, 55,
125-138. http://www.elmuseocanario.com/images/documentospdf/revistaclmuseo/
Revistas/2000.pdf

Lobo Cabrera, M. (2009). Nombres que se van, nombres que llegan (indigenas canarios,
moriscos y negros). £/ Museo Canario, 64, 183-199. http://www.elmuseocanario.com/
images/documentospdf/revistaclmuseo/Revistas/2009.pdf

Lépez Diez, A., Dorta Antequera, P, Febles Ramirez, M. & Diaz Pacheco, ]. (2016). Los
procesos de adaptacion al cambio climdtico en espacios insulares: El caso de Canarias. En
J. Olcina Cantos, A.M. Rico Amords & E. Molté Mantero (eds.). Clima, sociedad, riesgos
y ordenacion del territorio (pp.535-544). Alicante: Universidad de Alicante/Instituto

Interuniversitario de Geografia, Asociacién Espafiola de Climatologfa. http://dx.doi.
org/10.14198/XCongresoAECAlicante2016-50

Lorde, A. (1984). Sister outsider: Essays and speeches. Trumansburg, NY: Crossing Press.

Lugones, M. (2008). Colonialidad y género. Zabula Rasa, 9, 73-111. https://doi.
0rg/10.25058/20112742.340

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

152



TABULA Rasa

No.38, marzo-junio 2021

Maldonado-Torres, N. (2007). Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo
del concepto. En S. Castro-Gémez & R. Grosfoguel (Eds.). E/ giro decolonial. Reflexiones
para una diversidad epistémica mds alld del capitalismo global (pp.127-167). Bogotd: Siglo
del Hombre Editores.

Martin, Y. H. (2019). Mararia: rastros de subjetivacion femenina e identitaria canaria en
el texto de Rafael Arozarena. Revista Internacional de Culturas y Literaturas, 22, 107-121.
hteps://revistascientificas.us.es/index.php/CulturasyLiteraturas/article/view/8890

McClintock, A. (1995). Imperial leather. Race, gender and sexuality in the colonial contest.
New York & London: Routledge.

Merchant, C. (1993). The death of Nature. En M. E. Zimmerman (Ed.). Environmental
philosophy. From animal rights to radical ecology (pp.268-283). New Jersey: Prentice Hall.

Mies, M. & Shiva, V. (2014). Ecofeminism (2da. ed.). London & New York: Zed Books.

Mohanty, C. T. (2003). Feminism without borders: Decolonizing theory, practicing solidarity.
Durham, NC: Duke University Press.

Paz Sinchez, M. & Herndndez Gonzilez, M. (1992). La esclavitud blanca: contribucién a
la historia del inmigrante canario en América, siglo XIX. La Laguna: Centro de la Cultura
Popular Canaria.

Paz Sinchez, M. de. (2000). Indianos: breve antologia del viajero forzoso. Santa Cruz de
Tenerife: Idea Ediciones.

Dérez Flores, L. (2017). Islas, cuerpos y desplazamientos. Las Antillas, Canarias y la
descolonizacién del conocimiento. Tesis doctoral, Departamento de Historia de la
Filosofia, la Educacién y el Lenguaje, Universidad de La Laguna, islas Canarias. hetp://
anuariosatlanticos.casadecolon.com/index.php/aca/article/view/10268

Pérez Flores, L. (2018). Islas, migracién y criollizacién: Canarias desde un enfoque
descolonial. Anwuario de Estudios Atldnticos, 65, 1-19. http://anuariosatlanticos.
casadecolon.com/index.php/aea/article/view/10268

Piedalue, A. & Rishi, S. (2017). Unsettling the South through postcolonial feminist theory.
Feminist Studies, 43(3), 548-570. https://doi.org/10.15767/feministstudies.43.3.0548

ler Campamento Feminista Descolonial Canario. (Septiembre del 2018). https://
campfeminismodescolonialcanario.home.blog/

Rodriguez Pérez, V. (2004). Viajeras e indigenas: apuntes sobre la imagen de la mujer
canaria en los textos de algunas de las primeras viajeras inglesas. XV Cologuio de Historia
Canario-Americana, Vol. 1 (pp. 652-662). Las Palmas de G.C.: Ed. del Cabildo Insular de
Gran Canaria. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2516073

Sandoval, C. (1991). U.S. Third World feminism: The theory and method of oppositional
consciousness in the postmodern world. Genders, 10, 1-24. https://www.dialogoglobal.
com/barcelona/texts/sandoval/Sandoval%20US%20Third%20World%20Feminism.pdf

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

153



Larisa PEREZ, PauLA FERNANDEZ, CARMEN G. HERNANDEZ, XIOMARA NUNEZ

Cuerpo y territorio: conversaciones desde el feminismo descolonial canario

Santana Pérez, J. M. (2008). Inmigracién subsahariana en Canarias: referente
necesario para Latinoamérica. En A. Santana (coord.). Proyeccion global de la migracion
latinoamericana (pp.169-188). México, D.E: UNAM.

Schechter, 2. A. (2017). A feminist case for the descolonial: Research and teaching notes.
Feminist Studies, 43(3), 646-655. https://doi.org/10.15767/feministstudies.43.3.0646

Sierra, M. (2015). Tercer espacio: las geografias paradéjicas del feminismo y la colonialidad.
En K. Bidaseca, A. De Oto, J. Obarrio & M. Sierra (Comps.). Legados, genealogias y
memorias poscoloniales en América Latina: escrituras transfronterizas desde el Sur (pp.225-

242). Buenos Aires: Godot.

Tuck, E. & Yang, K. W. (2012). Decolonizing is not a metaphor. Decolonization:
Indigeneity, Education & Society, 1(1), 1-40. https://jps.library.utoronto.ca/index.php/
des/article/view/18630/15554

Tabula Rasa. Bogotd - Colombia, No.38: 133-154, marzo-junio 2021 ISSN 1794-2489 - E-ISSN 2011-2742

154



