
EL BUCIO
pensamiento crítico, canario y autocentrado para el siglo xxi

Nº 0 | DICIEMBRE 2018 10 ¤

C
SV

: 7
57

49
42

95
86

03
43

89
60

54
95

2 
- V

er
ifi

ca
bl

e 
en

 h
ttp

s:
//s

ed
e.

ed
uc

ac
io

n.
go

b.
es

/c
id

 y
 C

ar
pe

ta
 C

iu
da

da
na

 h
ttp

s:
//s

ed
e.

ad
m

in
is

tra
ci

on
.g

ob
.e

s

https://sede.educacion.gob.es/cid/consultaCID?cid=757494295860343896054952


S U M A R I O
      2 Entrevista a Pablo Utray. Un proceso constituyente para la autodetermi-

nación de Canarias. Jorge Stratós

      8 “La evolución geopolítica de Canarias, de la conquista al turbocapita-

lismo”. Antonio González Viéitez

   14 “El turismo en Canarias, entre la exaltación acrítica y la demonización

sin matices”. Matías González Hernández

   20 Entrevista a Marcia Díaz Farías, portavoz de las Kellys en Gran Canaria.

Juan G. Luján

   24 “La planificación del territorio sin contar con el medio rural”. Fátima

Cubas Hernández y Luis Alberto Bermejo Asensio

   28 “Memorias de la isla primera. Al ritmo del agua: enseñanzas de la tierra

majorera”. María Elena Gutiérrez Lima

   32 “La Canarias que nunca se fue. Relato de diez años de Tamaimos”. Raúl

Vega

   36 “Mi historia y la del libro Natura y Cultura de las Islas Canarias”. Pedro

Hernández Guanir 

   41 “La producción literaria cubano-canaria, un legado de cuatrocientos

años”. María Hernández Ojeda

   46 Entrevista a Ángel Sánchez. “También en el profesorado canario la colo-

nización ha entrado en vena”. Juan G. Luján

   50 “De aquellas piñas, este gofito”. Valeria Cabrera 

   54 “Notas sobre la identidad, la justicia y la teología de la liberación en la

Iglesia canaria en los 70 y 80 del siglo xx”. José Miguel Perera Santana 

   58 “Hacia un feminismo descolonial canario. Reflexiones fanonianas”. 

Larisa Pérez Flores

    61 “Vida y arte de Manuel Navarro”. Domingo Rodríguez Oramas, el Colorao

   66 “Gastronomía e identidad canaria. Un maridaje complejo”. José Miguel

Martín

    76 “Arte e indigenismo en Canarias. Breves reflexiones sobre la construc-

ción social de un estereotipo”. A. José Farrujia de la Rosa

   84 “Piedras en silencio. Pasado, presente y futuro de La Fortaleza y su relato

arqueológico”. Marcos Moreno Benítez

   90 Entrevista a Aminata Dramane Traoré. Antonio Lozano, José Naranjo y

Nicolás Castellano

100 “¿Qué Canarias quiero? Mínimos contraíbles en identidad y nacionalidad”.

Ángel Sánchez

© de la edición

Fundación Canaria Tamaimos

Islas Canarias

www.fundaciontamaimos.org

© de los textos

los autores y autoras

Consejo Editorial: 

José Miguel Martín 

Iván Vega

Raúl Vega 

Tenesor Rodríguez

Sergio Sánchez

Coordinador: 

Juan G. Luján 

Diseño y maquetación: 

Sergio Hernández Peña

www.sergiohp.com

ISSN: 2659-2509

DL: GC 1060-2018

Imprime: 

Gráficas Atlanta

Colabora:

Cabildo de Gran Canaria

Ni la totalidad ni par  te de esta publicación

pueden reproducirse, re gistrar se o trans -

mitirse por un sistema de recupera ción de

in forma ción en ninguna forma ni por nin-

gún medio sin previo permiso por escrito

de los titulares del copyright de esta obra.

EL BUCIO
Nº 0 | DICIEMBRE 2018

pensamiento crítico, canario y autocentrado para el siglo xxi

www.fundaciontamaimos.org

C
SV

: 7
57

49
42

95
86

03
43

89
60

54
95

2 
- V

er
ifi

ca
bl

e 
en

 h
ttp

s:
//s

ed
e.

ed
uc

ac
io

n.
go

b.
es

/c
id

 y
 C

ar
pe

ta
 C

iu
da

da
na

 h
ttp

s:
//s

ed
e.

ad
m

in
is

tra
ci

on
.g

ob
.e

s

https://sede.educacion.gob.es/cid/consultaCID?cid=757494295860343896054952


58

“Soy canaria, y naturalmente no lo

sé, puesto que lo soy”. Así reformu -

lo yo la frase mítica, o que debiera

serlo, de Frantz Fanon: “soy un ne -

gro, y naturalmente no lo sé, pues -

to que lo soy”. Fanon venía de una

isla llamada Martinica y al llegar a

Europa descubre que, pese a lo que

pensaba, no era un francés: era un

negro. Entonces inicia una opera-

ción intelectual que tiene que ver

con examinar la dialéctica que guía

la construcción de nuestras identi-

dades. 

Encuentra Fanon que el colonia-

lismo, como fenómeno histórico

que afecta a la mayor parte del pla-

neta, es imprescindible para anali-

zar esta dialéctica. “Lo negro” apa -

rece como anverso de lo blanco, co -

mo su defecto o su exceso, y así su-

cede también con otras identida des

asociadas a espacios coloniales. Es -

ta construcción genera una suerte

de alienación que Fanon expresó

con la metáfora de la máscara y el

concepto de “mistificación”. 

El autor antillano ejemplifica es -

ta enajenación más tarde, en su obra

de madurez Los condenados de la

tierra, con el caso del argelino, con-

denado a mirarse a sí mismo a tra-

vés de los ojos del colono francés.

Los condenados son aquellos que

han sufrido la explotación, la vio-

lación, el asesinato, de manera lite-

ral pero también en un plano sim -

bólico, confinados a transitar una

estéril zona del no-ser donde no

pueden ser sujetos del discurso ni

de la historia. 

El “giro fanoniano” consiste en

mostrar que el aparataje socieco-

nómico colonial es indisociable del

mental, y que si tenemos en cuenta

solo una parte la emancipación no

puede ser completa. No en vano Fa -

non se dedica al estudio de la filoso -

fía y de la psiquiatría occidentales,

cuestionándolas radicalmente. No

fue el primero, obviamente, en de -

cir que el colonizado, afectado por

una larga lista de negaciones, esta -

ba enfermo. Algunos autores ya de -

cían que el colonizado es patológico

porque tiene el síndrome del niño

que no abandona a su padre, y esto

servía para justificar la tutela. Otros

decían que la sublevación de coloni -

zados se convierte necesariamen te

en locura colectiva, lo que jus ti fi -

Hacia un feminismo descolonial
canario. Reflexiones fanonianas
por Larisa Pérez Flores*

*
Larisa Pérez Flores es doctora en Filo-
sofía por la Universidad de La Laguna.

Los condenados son aquellos que han
sufrido la explotación, la violación, el
asesinato, de manera literal pero tam-
bién en un plano simbólico, confinados
a transitar una estéril zona del no-ser
donde no pueden ser sujetos del discur -
so ni de la historia

C
SV

: 7
57

49
42

95
86

03
43

89
60

54
95

2 
- V

er
ifi

ca
bl

e 
en

 h
ttp

s:
//s

ed
e.

ed
uc

ac
io

n.
go

b.
es

/c
id

 y
 C

ar
pe

ta
 C

iu
da

da
na

 h
ttp

s:
//s

ed
e.

ad
m

in
is

tra
ci

on
.g

ob
.e

s

https://sede.educacion.gob.es/cid/consultaCID?cid=757494295860343896054952


el bucio / 2018 59

caba la dura represión. Fanon coin -

cide con estos postulados, pero tam -

bién los supera. Considera que es

la mímesis, como capacidad de ne-

garse a sí mismo, la que produce

patología en forma de enajenación.

Esta enajenación habilita una acti-

tud paternalista por parte del suje -

to colonizador, mistificador pero

también mistificado, de forma que

son complementarias. Ambos, co-

lono y colonizado, están enfermos. 

Y así no solo por parte del coloni -

zador hay sentimiento de superio-

ridad, también lo tiene el antillano

respecto al africano o la canaria res -

pecto a la latinoamericana. Se tra ta

de ese pequeño momento de glo ria

de quien ha estado en lo más ba jo

de la escalera y de repente descu -

bre que hay más peldaños debajo y

que hay alguien sentado o sentada.

La gran dicotomía se divide en sub-

dicotomías que reconfirman la di-

cotomía inicial, colono-colonizado,

infligiendo siempre una violencia.

La versión mental de esta violencia

es la mistificación y su resultado la

neurosis, al menos en su grado más

leve.

Es una dialéctica de fácil com-

prensión. Yo, como mujer canaria,

me inserto sin embargo de manera

compleja en esta dialéctica. Fui ad-

quiriendo conciencia de mi cana-

riedad, como Fanon de su negritud,

con los desplazamientos. Las difi-

cultades que los otros y las otras te -

nían para ubicarme en un espacio

identitario copado por el marcador

“nación” me obligaron a hacerme

las mismas preguntas que Fanon.

Yo venía también de una isla y de-

terminados elementos me delata-

ban. Mi color de piel me desgajaba

de la idea de lo “europeo”, mi acen -

to me desgajaba de la idea de lo “es-

pañol”, mi pasaporte me desgajaba

de la idea de lo “latinoamericano”,

mi cultura me desgajaba de la idea

de “lo africano”.

Al mismo tiempo, yo era leída co -

mo una mujer. Tal y como el femi-

nismo había revelado, yo transi taba

una suerte de zona del no ser don -

de era también construida por de-

fecto o exceso de la entidad “hom -

bre”. Todo esto quería decir que, con

respecto a un patrón euroblanco,

yo era algo más al sur, formaba par -

te de un espacio mistificado por el

colonialismo moderno, exotizado

además de una manera significati -

va a partir de su cualidad insular y

subtropical. Y en esta zona del no

ser en la que yo vivía, mi isla, exis-

tía además una zona del no ser in-

terna donde, como mujer, sufría la

mistificación por parte de los pro-

pios colonizados. 

Esto es lo que los feminismos de

cuerpos racializados teorizaron co -

mo “doble opresión”. Se trata de una

dialéctica de fácil comprensión pe -

ro, nuevamente, la tarea de la eman -

cipación parece compleja. Los cuer -

 pos colonizados, según Fanon, se

enfrentan a la tarea de quitarse una

máscara soldada a base de siglos de

opresión. Este desenmascaramien -

to se lleva a cabo en términos anti-

nómicos, dignificando y remistifi-

cando la identidad denigrada. La

negritud, pero también los llama-

dos “feminismos de la diferencia”,

son claros ejemplos de esta respues -

ta antinómica. Coinciden además

en sus reivindicaciones, porque “lo

otro” de la masculinidad blanca no

es otra cosa que un déficit de racio-

nalidad. Quiero decir que negros y

mujeres se encuentran reivindican -

do sensibilidad, intuición, sensuali -

dad, y en general una conexión pri-

vilegiada con esa naturaleza de la

que la modernidad escindió al es-

píritu. El problema, claro está, es

esta nueva esencialización, ancla -

da en la lógica binaria de la moder-

nidad colonial. 

Desafiar esta neurosis de mujer

colonizada, este distanciamiento

respecto de lo que yo soy, implica

desmistificarme como sujeto “mu -

jer” y como sujeto “canario”. Para

ello cuento con la inspiración de

cuerpos feminizados y racializados

que a lo ancho y largo del globo han

El “giro fanoniano” consiste en mostrar
que el aparataje socieconómico colonial es
indisociable del mental, y que si tenemos
en cuenta solo una parte la emancipación
no puede ser completa

C
SV

: 7
57

49
42

95
86

03
43

89
60

54
95

2 
- V

er
ifi

ca
bl

e 
en

 h
ttp

s:
//s

ed
e.

ed
uc

ac
io

n.
go

b.
es

/c
id

 y
 C

ar
pe

ta
 C

iu
da

da
na

 h
ttp

s:
//s

ed
e.

ad
m

in
is

tra
ci

on
.g

ob
.e

s

https://sede.educacion.gob.es/cid/consultaCID?cid=757494295860343896054952


60

propuesto claves más complejas pa -

ra abordar la identidad: encrucija-

das, intersecciones y también otras

palabras intraducibles que datan

de épocas precoloniales y escapan

de la lógica binaria. Estos cuerpos

tuvieron que crear o recuperar es -

tas categorías porque tanto el anti-

colonialismo como el feminismo los

habían invisibilizado, recreando

las mistificaciones coloniales. 

En mi caso concreto, como mujer

canaria, ¿qué es lo que me encuen-

tro al quitarme la máscara del na-

cionalismo español? Recurro al

dis curso necesario de una nueva

identidad nacional, ora caribeñiza -

da, ora africanizada, y me encuen-

tro con el relato del nacionalismo

canario. Pero, ¿es este el rostro o la

máscara? Para Fanon el problema

con la cultura colonial y anticolo-

nial es el mismo: se toma como un

resultado y no un proceso. Todas

las formas culturales tienen que

ser miradas críticamente y conce-

bidas como modificables, esto es,

como máscaras. Las formulaciones

nacionales también. 

Para las colonizadas es más fácil

esta mirada crítica, porque fueron

excluidas de la reformulación anti-

colonial. Pero entonces, ¿dónde está

el verdadero rostro? ¿qué es lo que

se esconde bajo la máscara del na-

cionalismo canario? La respuesta

podría ser “nada”. La estimulante

teoría queer nos invita a esta lectu -

ra licuante, según la cual la división

sexual ya es mistificación, y a par-

tir de ahí todo lo demás. Pareciera

sugerir, tras la deconstrucción, una

posmoderna proliferación de iden-

tidades que se reiventan a placer,

como en Carnaval. Pero yo en esto

soy más de dialéctica fanoniana.

Creo que la reinvención es a fuerza

de violencia, física y/o simbólica, y

que no es una “libre elección”. Ni si -

quiera en Carnaval. 

La “nada” solo es promulgable

por quien está en la zona del ser. La

reinvención, de hecho, nos obliga a

mirar hacia el pasado, porque la ta-

bula rasa no se puede reimplantar.

Pero el verdadero rostro bajo la más -

cara no es un rostro antiguo, que

por lo demás nunca fue puro. En la

zona oscura de la luminosa empre -

sa del colono yacen ocultos los res-

tos orales, femeninos, artesanos,

que vuelven sincrética nuestra cul -

tura colonial. Se trata pues de lle-

var a nivel consciente, por decirlo

en términos psicoanáliticos, las di-

versidades y resistencias que ope-

ran en nuestras identidades. 

Podríamos hablar, con Enrique

Dussel, de un universo, más que

posmoderno, transmoderno, don -

de encontrarnos con aquello que lo

colonial condenó: el sentimiento,

la impureza, la particularidad, la

vulnerabilidad, el cuidado. En vez

de un universo queer, individual,

andrógino, laico, esterilizado, otro

universo hecho de identidades con

ecos colectivos, manchadas de tra-

dición, misticismo, animalidad. En

vez de no-lugares e identidades nó-

madas, fronteras violentas y siglos

de diáspora.

Soy canaria, y naturalmente lo

sé, porque el espacio y el tiempo me

conminan a serlo. No puedo ni quie -

ro reducir a un único contenido es -

ta diferencia que es la canariedad,

criollización viva que estalla a cada

paso en mi pecho. No lucho por un

desvelamiento final, sino por ser

reconocida en mi máscara particu-

lar. Esta máscara es sincrética, com -

porta opresiones tanto como privi-

legios, pero sobre todo es la puerta

de entrada a eso que llaman “sobe-

ranía”. No eres libre cuando acabas

con toda mistificación, eres libre

cuando sabes lo que te determina. 

Para las colonizadas
es más fácil esta mi-
rada crítica, porque
fueron excluidas de
la reformulación an -
ticolonial. Pero en-
tonces, ¿dónde está
el verdadero rostro?
¿qué es lo que se es-
conde bajo la más-
cara del naciona-
lismo canario? La
respuesta podría
ser “nada”

C
SV

: 7
57

49
42

95
86

03
43

89
60

54
95

2 
- V

er
ifi

ca
bl

e 
en

 h
ttp

s:
//s

ed
e.

ed
uc

ac
io

n.
go

b.
es

/c
id

 y
 C

ar
pe

ta
 C

iu
da

da
na

 h
ttp

s:
//s

ed
e.

ad
m

in
is

tra
ci

on
.g

ob
.e

s

https://sede.educacion.gob.es/cid/consultaCID?cid=757494295860343896054952

