@@@@ Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe
BY _NC__ND Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, ISSN: 1659-4940

Cuerpos y desplazamientos.
Retos feministas en un marco
pos/decolonial’

Larisa Pérez Flores?

Recepcion: 30 de abril de 2014 / Aprobacion: 25 de junio de 2014

Resumen

El objetivo de este articulo es dibujar un mapa de los retos feministas actuales.
Para ello sera necesario definir tanto dicha “actualidad” como el propio feminismo. Lo
primero se traducira en describir el contexto social y tedrico mundial en relacion con el
colonialismo, siguiendo el eco de las teorias poscoloniales y decoloniales. Lo segundo
consistird en sintetizar la problematizacion de la nocién de feminismo llevada a cabo
desde los margenes del propio movimiento en las Ultimas décadas. Un tercer paso
consistira en relacionar el marco social y tedrico poscolonial con dicha redefinicion
del feminismo, para lo que haremos uso del concepto de “diaspora”. Este Ultimo, que
sera brevemente problematizado, se propondra como ineludible para entender el giro
de tuerca en la reciente teoria social. Para ello se mostrara la relacion de la diaspora,
como fendmeno social, con los origenes histéricos de los nuevos feminismos y las
teorias pos/decoloniales.

Palabras clave

Feminismo; poscolonial; decolonial; diaspora; interseccional

Abstract

The aim of this article is to map the current challenges of feminism. Thus, it is
necessary to define both “the Present” and feminism itself. Firstly, the social and theo-
retical global context in relation to colonialism, echoing postcolonial and decolonial
theories, is described. Secondly, the problematisation of the notion of feminism con-
ducted by the movement itself in recent decades is synthesized. And, finally, the social
and theoretical postcolonial framework is intertwined with the redefinition of feminism,
for which the term “diaspora” is used. This term, which is briefly problematised, is also
proposed as essential to understand the twist on social theory during the last decades.

1 Este articulo es el desarrollo de algunos de los aspectos abordados en mi reciente publicacion: Ja-
maica Kincaid y la diaspora antillana: mujeres, islas y jaulas (Pérez, 2014). Se utilizaran los hallazgos
de este estudio de caso para llevar a cabo una reflexion general acerca de los retos actuales del
feminismo en un marco pos/decolonial.

2 Espafola. Licenciada en Filosofia por la Universidad de La Laguna (ULL), Espafia. Master en Estudios
Norteamericanos por la Universidad de Pisa. Doctoranda de la ULL en el programa de Formacion
del Profesorado Universitario del Ministerio de Ciencia e Innovaciéon de Espana. Correo electronico:
larisa_mol@hotmail.com

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115

97



98

OO0

Larisa Pérez Flores BY NC _ND

To do so, it is exposed how the “diaspora” as a social phenomenon associates with the
historical origins of new feminism and post / decolonial theory.

Keywords

Postcolonial; decolonial; feminism; diaspora; intersectional

Resumo

O objetivo deste artigo é o de desenhar um mapa dos desafios feministas atuais.
Isso exigira que se defina primeiramente tanto o “tempo atual” como o préprio femi-
nismo. A primeira definicao consistira em descrever o contexto social e tedrico global
em relacao ao colonialismo, seguindo o eco das teorias pds-coloniais e decoloniais.
A segunda definicdo incidira em sintetizar a problematizagao da noc¢ao de feminis-
mo realizada a partir das margens do préprio movimento nas ultimas décadas. Um
terceiro passo sera relacionar o quadro social e tedrico pds-colonial com a citada
redefinicdo de feminismo, para o qual usaremos o termo “didspora”. Este ultimo, que
sera problematizado de uma forma breve, sera proposto como indispensavel para
entender a reviravolta na teoria social das ultimas décadas. Para isso, sera mostrada a
relacdo da diaspora como um fendbmeno social, com as origens histéricas dos novos
feminismos e as teorias pds/decoloniais.

Palavras chave

Feminismo; poscolonial; decolonial; diaspora; interseccional

Poscolonialismo y decolonialismo

Eia pour ceux qui n‘ont jamais rien inventé
pour ceux qui n'ont jamais rien exploré
pour ceux qui n‘ont jamais rien dompté

Aimé Césaire

e podrian elegir diferentes estrategias para definir algo tan difuso

como el panorama mundial. Aqui optaremos por seguir la he-

rencia del pensamiento pos/decolonial, porque entendemos que
toda teoria social que prescinda del cuestionamiento radical que este pensa-
miento implica sera insuficiente. Lo elegimos, no porque nos dote de todos
los instrumentos de analisis necesarios, sino porque Nos provee de ciertos
instrumentos ineludibles. Vivimos en una época en la que, como dijera Hof-
mannsthal en su Carta a Lord Chandos (1990), las grandes palabras se nos
deshacen en la boca como hongos podridos. La filosofia, el arte e incluso la
ciencia viven una fase de cuestionamiento de sus propios métodos y princi-
pios epistemoldgicos. En esta fase se ha puesto a la modernidad en el ojo de
mira, tanto que es usual englobarla bajo el término “posmodernidad”. Pero,

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115



OO0

BY _NC__ND Cuerpos y desplazamientos. Retos feministas en un marco pos/decolonial

¢qué es la modernidad? Como relato, se la suele representar como una re-
definicion de lo humano en torno a la Razén. Como fendmeno sociohistorico
de origen europeo, se la puede caracterizar a partir de una serie de episodios
econdmicos y culturales relacionados entre si de forma compleja, como el
capitalismo, el patriarcado o el colonialismo.

Las teorias poscoloniales parten de este Ultimo punto, a saber, de la cues-
tion colonial, para empezar a teorizar. La novedad de estos planteamientos
frente a otros cuestionamientos de la modernidad dentro de la tradicion fi-
losdfica occidental reside precisamente en el lugar de emision del discurso.
Por primera vez, el lugar de emision es periférico. Son voces de las colonias
0 excolonias quienes cuestionan el paradigma socioeconémico y cultural vi-
gente. Y lo hacen desde un pensamiento fuera, o al menos en la frontera, del
perimetro del griego y del latin, de las seis lenguas imperiales modernas, de la
racionalidad europea (Mignolo, 2007, p. 27).

Las producciones tedricas y artisticas poscoloniales nacen en la busqueda
de un discurso propio. Derek Walcott, escritor nacido en Santa Lucia, expreso
esta tarea asi: “We were blest with a virginal, unpainted world / with Adam’s
task of giving things their names [Fuimos bendecidos/as con un mundo sin
pintar, virgen / con la tarea adanica de darles a las cosas sus nombres]”(citado
por James, 1999, p. 101). Esta tarea adanica de nombrar por primera vez es
el Unico modo, segun Walter Benjamin (1991), de dar con la verdad. Pero no
se trata de dar con algun tipo de Verdad con mayusculas, sino de avanzar a
partir del hallazgo posmoderno-poscolonial mas fundamental: la verdad no es
“transhistérica” ni “transoceéanica”. La verdad es algo mas particular e insular.
El poeta Kamau Brathwaite, nacido en Barbados, 10 expreso asi: “the hurricane
does not roar in pentameters [el huracan no ruge en pentametros]” (citado por
Innes, 2007, p. 107). El pentametro de la poesia inglesa expresa un espacio y
tiempo concretos, un espacio y un tiempo que no tienen que ver con la condi-
cion ciclénica, por ejemplo, del Caribe. Quiza sirva para definir la caida de las
hojas en otono, pero no el huracan.

Estos autores antillanos, como tantos otros, se propusieron quitarle el blan-
co polvo a sus tesoros negros. Recogieron el habla criolla, los cuentos de la
abuela, los rezos prohibidos, el sonido de las alimafas en la noche caliente.
Vienen de un area paradigmatica, de unas islas que son las musas indiscuti-
bles de lo colonial. De ahi probablemente sus magnificas contribuciones. Por
eso propongo tomarlas como punto de partida. Porque el trafico de cuerpos

3  Utilizo el término “post-moderno”, a pesar de la amplia discusion en torno al mismo, en igual sen-
tido en el que uso el término “post-colonial”. En ningln caso implica sefalar el fin de la condicién
moderna o colonial del presente, sino un cuestionamento de estos sistemas de conocimiento y
practica. Coincido ademas con la critica de Enrique Dussel (2005) referente a la imposibilidad de
conjugar posmodernismo y poscolonialismo, dado que lo “posmoderno” es un fendmeno europeo-
estadounidense. El poscolonialismo tiene que responder criticamente tanto a la Modernidad como a
la Posmodernidad como fenémenos eurocéntricos.

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115

99



100

OO0

Larisa Pérez Flores BY NC _ND

que ha pasado y sigue pasando por esas islas persiguiendo mitos, traficando
Con otros cuerpos para conseguirlos, ha sido tan grande que nos ha dejado el
mayor cementerio oceanico de la Historia. Un cementerio sin lapidas.

Partimos del hecho de que la mayoria de los cuerpos que se instalaron en
las Antillas tras el genocidio aborigen fueron “importaciones” habilitadas por
el mayor exilio forzoso de la historia. No habia solo cuerpos africanos en esta
migracion, sino europeos y asiaticos, unidos por el hecho fundamental de po-
seer pocas cosas. Entre estas pocas cosas por supuesto no se encontraban
las armas para defenderse de quienes poseian muchas cosas, incluidos los
cuerpos de otras personas. El colonialismo, como expresion del desarrollo ca-
pitalista, necesitaba mano de obra para nuevas areas de explotacion, y la es-
clavitud explicita seria utilizada hasta que fuera preferible el trabajo asalariado
(debido a las revoluciones europeas, la devaluacion del azicar de cafa frente
a la de remolacha y otros elementos de la historia del mundo capitalista). En-
tonces, cuando los viejos imperios empezaron a necesitar mas mano de obra,
el flujo migratorio invirtid su direccion y nacieron las modernas diasporas hacia
Europa y los nuevos imperios, como Estados Unidos de América.

Este andlisis de caso, en tanto andlisis basico poscolonial, muestra algo
fundamental: como los desplazamientos de los cuerpos y de las cosas estan
regulados politicamente. Una persona estadounidense llega a la pequena isla
de Antigua con la misma facilidad con la que llega un producto de una empre-
sa estadounidense. Sin embargo, una persona migrante de Antigua accede a
los Estados Unidos con la misma dificultad que un producto de una empresa
de Antigua. La persona estadounidense adquirira un estatus social en Antigua
inversamente proporcional al estatus que adquirira una migrante antillana en
Estados Unidos. Esto quiere decir que las relaciones de poder regulan los
movimientos, pero no solo los migratorios sino los movimientos en el espacio
urbano, doméstico, o los propios movimientos corporales. Como se mostrara
mas adelante, son los dispositivos de control del movimiento de los cuerpos
los que definen la identidad.

Para analizarlos precisamos de un aparato tedrico complejo y transdisci-
plinar. ¢Es el caso del poscolonialismo? Desde luego, el colonialismo puede
parecer un fendmeno ineludible, pero insuficiente, en la descripcion de es-
tos desplazamientos. Una posibilidad es acudir a la ampliaciéon conceptual
de “lo colonial” que propone el socidlogo peruano Anibal Quijano al hablar
de la “colonialidad de poder”. Esta expresion, fundamental para la diversidad
de autoras y autores latinoamericanos que transitan el llamado proyecto “Mo-
dernidad/Colonialidad”, pretende sefalar la permanencia del pensamiento y
las practicas coloniales en los cuerpos, independientemente de los procesos
de independencia®. Ya que el término “poscolonial” puede resultar confuso a
este respecto, pues el neocolonialismo define el panorama actual, se prefiere

4  Para una buena antologia/sintesis del proyecto ver Castro Gémez y Grosfoguel (2007).

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115



OO0

BY _NC__ND Cuerpos y desplazamientos. Retos feministas en un marco pos/decolonial

la idea de “pensamiento decolonial”, como oposicion explicita a la herencia
socioeconémica y cultural de la modernidad.

Lo interesante de la idea de “decolonialidad” es que nada, desde la economia
hasta la discriminacion racial, esta desconectado. Frente a la fragmentacion del co-
nocimiento que caracteriza al panorama de la ciencia social, Quijano sugiere que:

El capitalismo no es sdélo un sistema econdmico (paradigma de la economia
politica) y tampoco es sélo un sistema cultural (paradigma de los estudios cultu-
rales/poscoloniales en su vertiente ‘anglo’), sino que es una red global de poder,
integrada por procesos econémicos, politicos y culturales, cuya suma mantiene
todo el sistema (2007, p. 17).

De este modo, la “colonialidad del poder” nos habla de un proceso hetero-
géneo donde se integran las multiples jerarquias de poder del capitalismo. El reto
es entender como estas jerarquias se relacionan para configurar la identidad.

Identidades diasporicas |

Je ne suis jamais arrivé a comprendre comment on parvient a vivre dans
une autre culture que la sienne. Malgré ces trente-trois ans passés a Montreal
le mystére reste pour moi complet. Comme s'il s’agissait de quelqu’un d’autre.

Dany Laferriere

La migracion, mas o menos forzada, es una caracteristica fundamental del
imperialismo, en el sentido de que este ha precisado del colonialismo vy, el colo-
nialismo, a su vez, ha precisado, histéricamente, de un desplazamiento notable
de cuerpos. Si no tenemos esto en cuenta, nos perderemos la mitad de la his-
toria, navegaremos en el crucero sin darnos cuenta de los muertos que descan-
san bajo el agua. Pero sigamos con el caso caribefo. Jamaica Kincaid, autora
antiguana, es un cuerpo de corazdn diaspdrico que dejd las Antillas para alcan-
zar una nueva vida en los Estados Unidos. Lo hizo en un contexto caracterizado
por una serie de fendmenos relacionados entre si: las migraciones masivas tras
la Segunda Guerra Mundial, el auge del “American” Dream?®, la explosion demo-
grafica en las Antillas y el apogeo de las dictaduras caribefas y latinoamericanas
(auspiciadas y/o perpetradas, casi sin excepcion, por Estados Unidos). Y lo cier-
to es que conocemos a Kincaid porque emigréd al imperio. De lo contrario seria
una nadie, como dice Eduardo Galeano (2005), y ni siquiera se hubiera llamado
a si misma Jamaica. Es escritora porque emigré. Su estilo, asi como los conte-
nidos de su trabajo, son inseparables de su desplazamiento.

Lo interesante de este ejemplo es que Kincaid, como el resto de voces mi-
grantes antillanas que hemos citado, quiere forjar su destino lejos de su hogar,
lejos del pequeno lugar de donde viene. Este lugar es la fuente de su devocion

5  Entrecomillo “American” porque nunca se traté de un suefo americano, ni siquiera norteamericano,
sino estadounidense.

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115

101



102

OO0

Larisa Pérez Flores BY NC _ND

al tiempo que el motor de su vuelo. (Se trata de una migracion forzada? Tome-
mos un fragmento de su obra fundamental, La autobiografia de mi madre:

Su padre era un hombre escocés, su madre pertenecia al pueblo africano, y
esta distincion entre hombre y pueblo era una distincién importante, pues uno de
ellos desembarcd siendo parte de una horda, ya condenada, la mente vacia de
todo lo que no fuera sufrimiento humano, cada rostro idéntico al que tenia a su lado;
el otro desembarco por voluntad propia, ambicionando realizar un destino, llevando
en la imaginacion la vida de si mismo con la que sofaba (Kincaid, 2007, p. 147).

¢ Es Jamaica Kincaid y el resto de voces caribefas emigradas a Nortea-
mérica, el padre o la madre? Sus ancestros son los perdedores, pero am-
bicionan un destino. Sus cuerpos estan marcados por un desplazamiento
histérico dramatico, pero también por desplazamientos recientes, por mi-
graciones en busca de un “mejor futuro®, eso que Aimé Cesaire llama un
encubierto “genocidio por sustitucions,

Forma parte de una diaspora, aunque varien los motivos y el lugar y el
modo en los que llevo a cabo su migracion con respecto del resto de miem-
bros. Pero este término, “diaspora”’, cuyo éxito en los Ultimos tiempos ha di-
fuminado los limites de su significado, no deja de ser problematico para el
caso antillano. Generalmente, cuando se utiliza se alude a la antigliedad del
grupo emigrado, esto es a la existencia de varias generaciones conviviendo
en el lugar de emigracion, y a la persistencia de una identidad compartida
del grupo en modo alguno fusionable con la identidad “nacional” del lugar de
asentamiento. Para reproducir esta identidad, se presupone un capital icono-
grafico que conecta el lugar de la “memoria” (sea real o imaginario) con el del
presente (Bruneau, 2010). Pero claro, cuando hablamos de diaspora antillana,
por ejemplo, ¢cual es la identidad compartida resultado de dicho recorrido,
cual es la identidad que relaciona dicho capital? Este es uno de los problemas
de la identidad en un marco diasporico/poscolonial.

De modo que, Ultimamente, se aplica el término “trasnacional” para referir
a comunidades provenientes de las excolonias cuya migracion esta integrada
en las dinamicas propias del neocolonialismo. Estas dinamicas serian, en pa-
labras de A. Portes: “primero, las necesidades de mano de obra de las econo-
mias del Primer Mundo, en particular la necesidad de nuevos suministros de
mano de obra barata. Segundo, la penetracion en los paises periféricos de la
inversion productiva, las normas de consumo, y la cultura popular de las so-
ciedades avanzadas”’ (1997, p. 5). Una migracion donde no hay exilio politico o
religioso comun, donde no se anora un estado real o imaginario, donde no se

6  Cesaire se refiere a la migracion indirectamente forzosa como método para limpiar étnica y cultural-
mente una region, procurando sustituir a la poblacion por colonos metropolitanos. Para una explica-
cién mas detallada del concepto, ver la descripcion de Glissant (1981, p. 498)

7  Traduccion propia.

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115



OO0

BY _NC__ND Cuerpos y desplazamientos. Retos feministas en un marco pos/decolonial

trata de una mision comun empresarial como en el caso de China o India. ¢No
seria acaso preferible tal término para el caso antillano?

Respondiendo a las dos preguntas, aqui se habla de “diaspora” basicamen-
te porque se quiere dar cuenta de la complejidad de las migraciones en el espa-
cio al que referimos, con presencia de exilios, tierras sofiadas, flujos econdmicos
neocoloniales, pasado esclavista, discurso poscolonial, etcétera. Ello no entraria
en contradiccion con la idea de que actualmente existe una comunidad antilla-
na trasnacional. Persiste no obstante la dificultad de delimitar una identidad en
diaspora cuando no se puede evocar una nacion comun de procedencia. Para
el caso de las Antillas, el concepto de black diaspora sirvid en buena medida
para paliar tal dificultad y, seguramente, buena parte de la migracion antillana se
sentirfa identificada con esa memoria y la iconografia que la acompana, donde
Africa es la “nacién de procedencia’ y para algunas personas, incluso, la “tierra
prometida”. Pero claro, lo antillano no es lo negro. Este concepto, nacido en el
contexto estadounidense, no basta vy la distincion entre sujetos afrocaribenos y
afroamericanos no se difumina facilmente®.

Por esto, muchos han referido a lo antillano como lo criollo. El escritor y
filbsofo martiniqués, Edouard Glissant, habla de criollizacién como proceso-
resultado de “una mezcla no reducible a sus componentes individuales, como
un proceso imparable y rico que, en vez de enfocarse desde la dptica del dolor,
se enfoque desde una Optica constructiva™ (1981, p. 497). Nicolas Guillén, es-
critor cubano, mulato descendiente de mulatos, habla del mestizaje y recupera
un sentimiento de panantillanidad similar al de Glissant. Esto es un fragmento
de su Son para nifios antillanos, de 1947 (2003):

Por el Mar de las Antillas
anda un barco de papel:
Anda y anda el barco barco,
sin timonel.

De La Habana a Portobelo,
de Jamaica a Trinidad,
anda y anda el barco barco
sin capitan.

Una negra va en la popa,
va en la proa un espanol:
Anda y anda el barco barco,
con ellos dos.

Pasan islas, islas, islas,
muchas islas, siempre mas;
anda y anda el barco barco,

sin descansar.

Ver confrontacion en la novela de Tony Morrison Tony: La isla de los caballeros (1993).

Traduccién propia.

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115

103



104

OO0

Larisa Pérez Flores BY NC _ND

Un cafndn de chocolate
contra el barco disparo,
y un canodon de azdcar, azdcar,
le contesto.

iAy, mi barco marinero,
con su casco de papel!
iAy, mi barco negro y blanco
sin timonel!

El mensaje es claramente integrador. El espafiol va en la proa, dirigiendo el
rumbo, y la negra va detras, pero van juntos los dos dejando una descenden-
cia mulata a un mundo de islas, cacao y cana. Eso son las Antillas: Europa,
Africa y plantacién. Aqui se habla de una raza unida, como dijera Bolivar; de
una identidad de cruce. Se reivindica un mundo mulato. Y si, mulato viene de
mula, hibrido de burro y yegua. Lo hibrido es un cruce antinatural, una mezcla
prohibida que es castigada con esterilidad. Pero la raza criolla es raza fecunda,
y la hibridicidad es pues un don. Aqui se reivindica el insulto; los perdedores
y las perdedoras exhiben con orgullo la historia de su tierra y de su cuerpo,
writing back to the empire.

Pero hay dos problemas. Primero, este sentimiento “tedrico” brilla por su
ausencia en el pecho de los cuerpos antillanos, pues la impronta lingUistico-
colonial ha dejado muchas fronteras invisibles. En las islas inglesas muchas
personas se denominan “caribbean” y en las francesas “antillais” y en las espa-
Aolas “latinas”, y para entender cada cosa habria que contar una larga historia
que ahora no podemos contar. Segundo, esa tierra'y esos cuerpos de corazéon
diaspdrico son tan variados, en ellos intersectan tantas opresiones, que no es
facil saber desde qué identidad erigir el discurso. ¢Racial? ;Nacional? Y la
identidad sexual? ;Por qué la negra va detras?

Nuevos feminismos

Y qué pregunto yo? ;Cual es la pregunta que yo puedo plantear?
Yo no poseo nada, yo no soy un hombre.
Jamaica Kincaid

Lo que mejor define a los nuevos feminismos, feminismos de la tercera ola,
0 incluso transfeminismos, es su cuestionamiento del propio feminismo. Esto
quiere decir que, pese a la gran variedad de estrategias que han caracterizado
a la teoria y practicas feministas de las Ultimas tres décadas, existe una con-
fluencia en torno al cuestionamiento del feminismo como movimiento de libe-
racion de la “mujer”. Desde el feminismo de mujeres de color, por ejemplo, se
denuncia que no existe algo asi como un “patriarcado universal” o una “lucha
de la mujer” porque no existe una “mujer”, sino “mujeres” en condiciones muy
distintas. Desde los estudios y activismo queer, se denuncia que no hay ni tan
siquiera “mujeres”, sino cuerpos construidos como mujeres, de acuerdo con
una division médica y juridica meramente cultural. Asi, aparecen las nociones

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115



OO0

BY _NC__ND Cuerpos y desplazamientos. Retos feministas en un marco pos/decolonial

de doble o triple opresion al hablar de la discriminacion por raza o por orienta-
cion sexual, obviadas histéricamente por el feminismo hegemonico. A esto se
suma, en el caso de los cuerpos provenientes de diasporas, la discriminacion
bilateral por parte tanto de la comunidad de origen como de la comunidad de
insercion. En Estados Unidos, por ejemplo, encontramos toda una serie de rei-
vindicaciones de “mujeres” atrapadas en la jaula de lo que sus familias espera-
ban de ellas, esas “culturas que traicionan”, como dice Gloria Anzaldua (2004) y
lo que los hombres y mujeres de ese pais esperaban de ellas (incluidas quienes
querian “liberarlas”). Estas mujeres “en la encrucijada”, “en la frontera” (Anzal-
dua, 1981), necesitaron nuevas estrategias para autodefinirse y encaminar sus
luchas. Al modo poscolonial, se vieron obligadas a crear un lenguaje nuevo
que pudiera dar cuenta de la complejidad de sus identidades y, por tanto, de la
complejidad de la opresion.

Los estudios interseccionales, como mostré Kimberlé W. Crenshaw
(1991), nacieron para dar cuenta de esta encrucijada. Para definir la opre-
sidn es necesario trazar un mapa de las intersecciones que atraviesan a un
mismo cuerpo. Todo es cuestion de determinar donde este se sitla, desde
Su ubicacion geografica a su relacion con los otros cuerpos. Para entender
cada situacion personal hay que partir pues de un plano macro, entender el
sentido de los mapas y la historia de los desplazamientos de los cuerpos.
Después, hay que descender a un plano micro, atender a la ubicacion de
cada cuerpo en la sociedad, la comunidad, la familia y sus desplazamientos
(desde los espacios publicos que habita hasta la manera de sentarse).

Lo que nos interesa en este punto es mostrar la conexion no solo del pla-
no macro, sino del plano micro, con el marco colonial. Desde la propia historia
de la filosofia occidental se ha definido al espiritu moderno-racional como es-
piritu colonial, esto es, como espiritu de controlar la naturaleza. Este espiritu
es inherente a un dualismo metafisico, segun el cual, el mundo esta dividido
en dos: res cogitans y res estensa, alma y cuerpo, naturaleza y hombre. En
esta idea de naturaleza entran pues tanto los mares como los sentimientos
(el dominio de las pasiones deviene obsesion tedrica) y la razdn ordenadora
es la Unica que se escinde de la contingencia (cual Dios)'°. Asi, naturaleza es
simplemente todo lo que no es el hombre. Y qué no es el hombre? Las co-
sas, las bestias y las mujeres.

Desde este punto de vista, todo lo que no sea masculino, pero tampoco fe-
menino, sera bestial, desde los maricones hasta las focas. Mediante este bina-
rismo, el hombre define la feminidad por oposicion a su propia mitificacion de

10 Ver Adorno y Horkheimer (2007), quienes sitlan los origenes de este espiritu moderno de culto al
logos (frente al mito) en el Odiseo homérico y su deseo de autoconservacion. La luz de su hazafia
sobria contrasta con la orgia imposible con que los mares le tientan. Pero esa luz, esa obsesion
apropiadora (su palacio, su trono, su mujer), ilumina con una profunda violencia. Esa es la luz de la
llustracion. Solo asi se puede entender cémo de la razdn surgieron fendémenos tan genocidas como
el imperialismo europeo o el holocausto nazi.

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115

105



106

OO0

Larisa Pérez Flores BY NC _ND

la masculinidad. Y como la masculinidad no es sino una construccion, como la
religion o la nacion, la definicion de lo que es el hombre cambiara de acuerdo
con distintos intereses de poder''. Todo lo que no concuerde con dicha defi-
nicion sera defectuoso, tendra una sexualidad desaforada (desde los negros
a las ateas) o una virilidad dudosa (desde los asiaticos a los bisexuales), una
mente subdesarrollada (desde las mujeres a los discapacitados) o pervertida
(desde las bolleras hasta las “trans”).

Asi, en cada espacio y en cada tiempo habra una separacion entre 1o que
es un hombre y lo que no es un hombre, esto es, entre quienes poseen el
mundo y quienes seran poseidas y poseidos. Frantz Fanon (1975) propuso
una distincion entre la “zona del ser” y la “zona del no ser”, basada en crite-
rios raciales, para ilustrar este proceso. Dichos criterios, que pueden estar
basados tanto en el color de la piel como en la cultura o la religion son, segun
Grosfoguel, los que constituyen “la linea divisoria transversal que atraviesa las
relaciones de opresion de clase, sexualidad y género a escala global” (2011,
p. 99). Se trata de un planteamiento que privilegia la raza sobre el resto de
categorias y que resulta fundamental para toda teoria poscolonial, al tiempo
que cuestionable.

El cuestionamiento que sugerimos es fundamental para nuestro propo-
sito. No solo porque no es casualidad que el género sea relegado a un se-
gundo plano (como tampoco 1o es que la negra del poema poscolonial de
Guillén vaya detras). Si el discurso sobre el “ser” y el “no ser” lo fija quien tiene
el poder, basta echar un vistazo a la historia de Occidente para observar la
estructura patriarcal de las distintas sociedades. No fue el “ser humano” blan-
co quien trazd la linea del ser, ni quien colonizd6 América y el Caribe. Fue el
“hombre blanco”. Y fue “la otredad” de su “masculinidad blanca” la silenciada
por las diversas instituciones, incluida la ciencia®™. Esto quiere decir que no se

11 Para profundizar en esta cuestion, ver Kimmel (2006). Segun este autor, la historia de Estados Unidos
es la historia whasp (white heterosexual anglosaxon protestant) y ademas el esfuerzo repetido por
reconfirmar los limites de la masculinidad en la que este estrato social se define. Desde este punto
de vista, la falta de humanidad de los esclavos o las mujeres nunca ha sido otra cosa que falta de
“masculinidad”, porque lo masculino ha sido el patrén de lo humano.

12 Lahomosexualidad, por ejemplo, es una otredad que ha tenido diversos estatus a lo largo del espacio
y el tiempo. En Europa, con la modernizacion de las instituciones, su marginalizacion por parte de la
moral religiosa, se debilita y es entonces cuando aparece la medicalizacion de la tendencia sexual. No
es la Iglesia o el Gobierno, sino la Ciencia, quien prescribe su condicién desviada, quien la patologiza.
La clave es que la necesidad heterosexual de afirmar su nosotros explora nuevos campos para justificar
la otredad, porque la “necesita”. Y lo mismo ocurre con la raza. Si examinamos la historia, por ejemplo,
de las Antillas inglesas, observamos que con la era victoriana, el prejuicio anti west-indian crecié. ¢Por
qué? Porque el siglo XIX convierte a la raza en una clave epistemoldgica para entender todo lo demas.
En The West Indian and the Spanish Man (1860), Anthony Trollope describe a los criollos como una raza
degenerada sin lengua, la raza de un broken english. El criollo, dice, “posee excepcional fuerza fisica,
pero es 0cioso... sensual, y se contenta con poco” (citado por James, Louis, 1999, p. 17, traducido por
la autora). Esta descripcion casi institucionalizada en el white world no tiene hoy el mismo peso que
cualquiera de las recogidas en los diarios de los primeros colonizadores. Aquellos vivian atrapados en
eras de tinieblas y construian mitos delirantes acerca de monstruos deformes. Ahora no es Dios, sino
la ciencia, quien ayuda a definir la otredad, con las mismas pretensiones de universalidad.

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115



OO0

BY _NC__ND Cuerpos y desplazamientos. Retos feministas en un marco pos/decolonial

puede entender la raza sin la masculinidad, pero tampoco la masculinidad sin
la raza. Todo retrato de poder quedaria incompleto sin este bifrontismo de las
opresiones. Pero parece que esto es algo dificil de manejar. Le cuesta al mar-
xismo quitarle protagonismo a la clase, le cuesta al poscolonialismo quitarle
protagonismo a la raza.

La realidad es que es el feminismo negro el que se ha propuesto acabar
con las jerarquias, con el protagonismo y entender toda opresion como una
necesaria interseccion de opresiones. La conexion del feminismo con el giro
de tuerca poscolonial es maxima en este sentido, tanto que podriamos hablar
de un feminismo poscolonial. Claro que este término es polémico en un doble
sentido. Por una parte, hay cuerpos que no aceptan insertarse en el “femi-
nismo” como artefacto ya en su origen colonial. Por otra, hay cuerpos que se
sienten excluidos de o poscolonial porque viven precisamente en la metro-
poli, en el corazédn del imperio (aunque ciertamente en la periferia). El término
“decolonial” evitaria la confusion, aunque no el problema de que la nocidn de
“mujer” o incluso de “género” que maneja el feminismo ya implica colonialidad.
Tal y como sugiere Maria Lugones en su ineludible articulo: Género y colo-
nialidad, “la organizacién social en términos de género no tiene por qué ser
heterosexual o patriarcal” (Lugones, 2008, p. 4). Basta con echar un vistazo a
lo largo del espacio y el tiempo para comprobarlo. Pero la palabra “género” ya
presupone una organizacion determinada que impide una comprension ade-
cuada de la diversidad. En otras palabras:

No es necesario que las relaciones sociales estén organizadas en términos
de género, ni siquiera las relaciones que se consideren sexuales... Tanto el dimor-
fismo bioldgico, el heterosexualismo, como el patriarcado son caracteristicos de
lo que llamo el lado claro/visible de la organizacién colonial/moderna del género.
El dimorfismo bioldgico, la dicotomia hombre/muijer, el heterosexualismo, y el pa-
triarcado estan inscriptos con mayusculas, y hegemonicamente en el significado
mismo del género (Lugones, 2008, p. 4).

Esto refuerza la idea de que la interseccionalidad es necesaria, pero no por
atender a la multiplicidad de opresiones que se cruzan (como variables aisladas
que pasan a combinarse entre si), sino por atender a la opresion en la necesaria
interrelacion de sus caras. Dotarla de un contenido previo, esto es, de unas ca-
tegorias universales que en todo contexto estaran en cruce, seria un error. Quiza
el concepto de clase social tenga sentido en el contexto europeo, pero para el
indio tendria mas sentido hablar de casta, o0 de ambas. Lo mas importante es
entender la opresion siempre como si de un prisma se tratase. Sin una de las
caras el resto no puede consolidarse. Como afirma Maria Lugones:

Solo al percibir género y raza como entretramados o fusionados indisoluble-
mente, podemos realmente ver a las mujeres de color. Esto implica que el término
“mujer” en si, sin especificacion de la fusion no tiene sentido o tiene un sentido
racista, ya que la légica categorial histéricamente ha seleccionado solamente el
grupo dominante, las mujeres burguesas blancas heterosexuales y por lo tanto ha

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115

107



108

OO0

Larisa Pérez Flores BY NC _ND

escondido la brutalizacion, el abuso, la deshumanizacion que la colonialidad del
género implica (2008, p. 7).

Esto es algo por asumir para el pensamiento pos/decolonial. No se trata
solo de que el patriarcado y el colonialismo sean indisociables, se trata de
que nuestras categorias de andlisis derivan de esa alianza y regulan nuestras
posibilidades de discurso/accion. Como dice Nira Yuval-Davis, el patriarcado
“todavia resulta un instrumento analitico muy grueso”. Tan grueso que la propia
autora no deja de ver a través del mismo, pues critica que “no permite ver el
hecho de que en la mayoria de sociedades algunas mujeres tienen poder, al
menos sobre algunos hombres, asi como sobre algunas mujeres” (2011, p. 22).
Aqui “algunos” y “algunas” puede sonar insuficiente si se tiene en cuenta que
tres cuartas partes del mundo fueron penetradas y apropiadas, y que los hijos
y en especial las hijas de esta violacion aun hoy “valen menos que la bala que
los mata” (Galeano, 2005, p. 59). Todas las mujeres blancas tienen que hacer
acopio de su privilegio en este sentido.

Tampoco nos podemos contentar con la afirmacion de que “en situaciones
concretas, la opresion de las mujeres se cruza y articula con otras formas de
opresion social y divisiones sociales” (Yuval Davis, 2011, p. 22). Una opresion se
articula siempre con el resto, no en “situaciones concretas”. Si se aisla, pierde
significacion. Asi que el reto es asumir la complejidad, para lo que hacen falta
instrumentos muy finos. Hay que buscarlos e intentar no perderse en el camino,
pues se acabaria renunciando a toda generalizacion. Esta no renuncia a la teorfa
es el reto fundamental no solo del feminismo, sino de la teoria social hoy.

Identidades diaspéricas I

To survive in the Borderlands
you must live sin fronteras
be a crossroads

Gloria Anzaldda

“Nuestro tiempo” (occidental) es el de la lucha por el reconocimiento de las
“identidades”. Los grupos minoritarios o simplemente subalternos (mujeres, no
blancos, etcétera) estan cambiado el mundo. Cuando la cuestion de la redis-
tribucion parecia ser el motor de todas las protestas y las utopias, resultd que
la opresion no era un concepto tan simple, no se podia reducir univocamente.
Aparecio la palabra identidad en el mapa de la discusion y la igualdad de las
democracias de occidente fue denunciada como ciega. Porque, como todo
el mundo sabfa, no éramos iguales. Eramos distintos y distintas, y en nuestro
sistema la diferencia se pagaba cara.

Las teorias postcoloniales se basan en esta asuncion. La opresion colonial
no es solo una cuestion de dominio econdmico, sino cultural, que se despliega
en procesos de asimilacion diversos, incluidas las practicas genocidas. Fanon
postuld que las mentes estan también colonizadas y que los cuerpos antillanos

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115



OO0

BY _NC__ND Cuerpos y desplazamientos. Retos feministas en un marco pos/decolonial

o africanos tenian piel negra, pero mascaras blancas (1975). Estas mascaras les
hacian verse a si mismos a través de los ojos del colonizador. Por esto, una de
las tareas postcoloniales mas importantes era la exploracion del hecho de que
la identidad es inseparable de la citada “colonialidad del poder”.

Fanon emigré a Europa para estudiar esta conexion y, como otros autores
antillanos, llevd a cabo un examen critico acerca de las verdades “occidentales”.
Su desplazamiento, fisico y tedrico, permitié esta suerte de deconstruccion. En
realidad, todas las deconstrucciones tienen que ver con algun tipo de despla-
zamiento, en el que un binarismo supuestamente natural, con su jerarquia in-
herente, se revela como meramente cultural y, por tanto, como reversible. Pero
no se trata solo de un desplazamiento “mental”. Mi tesis es que los primeros
momentos histéricos de deconstruccion del colonialismo fueron desarrollados
por personas de todo el mundo unidas por un hecho fundamental: formar parte
de la Diaspora global desde las colonias a los viejos y nuevos imperios. Estas
personas estaban literalmente desplazadas.

Asi pues, al mismo tiempo que se alzaban las voces en las colonias (in-
dependizadas o0 no), en el nuevo imperio algunos grupos empezaron a luchar
por sus derechos civiles. Venian también de diasporas explicitamente forzosas,
como la africana, o implicitamente forzosas, como la antillana o la chicana, re-
sultado de la ocupacion estadounidense de Puerto Rico, Republica Dominica-
na o el norte de México. Estos grupos denunciaban que hubiera una identidad
hegemonica que disfrutaba de los privilegios democraticos y del bienestar, o
al menos podia optar a ellos por medio de la lucha, como en el caso de los
hombres blancos trabajadores. Las identidades subalternas, sin embargo, ni
disfrutaban de los mismos privilegios (aunque oficialmente gozaran del titulo de
ciudadania e incluso pudieran votar o vivir desahogadamente) ni sus reclamas
estaban incluidas en las luchas.

El feminismo en Occidente en general y la lucha negra en Estados Uni-
dos, en particular, son dos paradigmas de la reaccion contra esta situacion.
Como movimientos por los derechos civiles reivindicaron la identidad “mujer”
y la identidad “negro” como identidades inferiorizadas por la cultura hegemo-
nica, y exigieron reconocimiento para disfrutar de esa ciudadania plena que
las constituciones y las declaraciones de independencia prometian. Dentro de
ellos, y de muchos otros, nuevos grupos reivindicaron sus identidades sub-
subalternas, como las “lesbianas” dentro de las “mujeres” y las “negras” dentro
de los “negros”. Y denunciaron su invisibilidad.

Estas reivindicaciones sociales que, en su mayoria, tienen origen en cuer-
pos desplazados, supusieron un giro de tuerca a niveles epistemoldgicos. Mos-
traron el sesgo colonial/eurocéntrico de lo que se entendia por conocimiento
objetivo (filosofico y cientifico). En consecuencia, implicaron una complejizacion
vertiginosa de la teoria social, abriendo un espacio inusitado a “lo personal” en

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115

109



110

OO0

Larisa Pérez Flores BY NC _ND

el estudio, al discurso no solo de quien era sujeto, sino “objeto” de estudio, 0
incluso a la palabra de quien ni siquiera era objeto de estudio.

Sin embargo, estamos lejos de percibir la incidencia de estos cuestiona-
mientos en la préactica académica. Su alcance epistemoldgico es tan profun-
do que no podemos siquiera determinar qué seria de la ciencia aplicada a la
descolonizacion del conocimiento. Este alcance de la transformacion en el
conocimiento, que ocasionaria una pérdida brutal de privilegios para muchos
sectores, produce miedo y rechazo. Los cuestionamientos decoloniales impli-
carfan un cuestionamiento del régimen econdmico, algo que dificulta enorme-
mente su difusion y aplicacion. Como explica Anibal Quijano:

No existe una ‘pre’ o un ‘pos’ de la jerarquia racial/étnica a escala mundial en
relacion con el proceso de acumulacion capitalista. Desde la formacion inicial del
sisterna-mundo capitalista, la incesante acumulacion de capital se mezcld de ma-
nera compleja con los discursos racistas, homofébicos y sexistas del patriarcado
europeo (2007, p. 19).

El decolonialismo es pues un proyecto inevitablemente politico donde se
cuestiona el régimen socioecondmico y cultural vigente. Se puede hablar de
un régimen general en la medida en que el espacio global se reconoce como
espacio neoliberal y como, lo que Avtar Brah ha denominado, un “espacio de
la diaspora”. Un espacio donde cada cuerpo se situa literal 0 metaféricamente
en la frontera, donde se cruzan diversos ejes de opresion y “donde la diferen-
ciay lo comun figuran en una relacionalidad no reductiva”. En dicho marco “los
gjes de diferenciacion y division tales como la clase, el género y la sexualidad
articulan multiples practicas econémicas, politicas y culturales a través de las
cuales se ejerce el poder” (Brah, 2011, p. 281).

Creo que es importante no caer pues en un reduccionismo identitario “etno-
sexualizado”, por llamarlo de algun modo, donde se olvide la impronta cultural
de la dindamica econémica en la identidad. Quiero decir con esto que “mujeres”
de clases “medias-cultas” de diferentes puntos del mundo, y diferentes “razas”
y sexualidades, quiza tengan méas en comun entre ellas en muchos planos que
con respecto a sus compatriotas de clases “populares”. Hay que tener esto en
cuenta especialmente para el ambito poscolonial académico, no solo por su
incidencia en el elemento racial, sino en el sentido de que quién hace “teoria”
probablemente tenga una posicionalidad diaspérica mas “privilegiada”.

En este punto resulta fundamental atender a la pregunta que planteara la
autora estadounidense/bengali Gayatri Spivak (2006): “; puede el (sujeto) sub-
alterno hablar?”. En realidad, todo planteamiento postcolonial tiene que partir
de esta interrogante para elaborar cualquier tentativa. Dentro de la subalter-
nidad, habra quienes emigren y puedan escribir libros y quienes emigren y
puedan escribir la lista de la compra y quiénes no puedan hacer ni lo uno nilo
otro. Aparte de esto, esta la tarea de desprenderse del pensamiento colonial,
inscrito en las palabras y el propio cuerpo.

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115



OO0

BY _NC__ND Cuerpos y desplazamientos. Retos feministas en un marco pos/decolonial

Por otra parte, si lo que no se nombra no existe, también es cierto que
lo que se nombra pierde su idiosincrasia, su diversidad, su condicion trans
(transgénero, transfuga, transitoria). Teniendo en cuenta la diversidad actual
de identidades en lucha por su reconocimiento, vivimos siempre en el riesgo
de que el sujeto subalterno devenga verdugo (y entonces hable por los codos)
0 sea aniquilado por la identidad subalterna asignada (y entonces enmudezca
iremediablemente). Entonces, ¢desde qué identidad puede la persona subal-
terna erigir su espacio de discurso/lucha?

Vivimos en un espacio de la didspora donde la contradicciones culturales
se multiplican. Ese espacio de la transmodernidad, como dice Enrique Dussel,
es el momento de una alternativa posible. Una alternativa que emerge de los
margenes y que no esta dentro ni fuera de la modernidad, sino en la frontera.
Claro que, como dice Avtar Brah, “la posicionalidad diaspdrica o de frontera
no asegura por si misma un punto de vista privilegiado ni una comprension de
las relaciones de poder”, pero si “crea un espacio en el cual las mediaciones
experimentadas pueden entrecruzarse de forma que hagan mas accesible di-
cha comprension” (2011, p. 240). En el espacio diasporico las tierras de origen
y emigracion son puertas abiertas y jaulas al mismo tiempo, y quienes solo ven
una parte estan tragandose una mentira, un binarismo estrecho.

¢ Donde esta la habitacion propia (0 la casa, o el patio, por no proponer
algo tan burgués y tan inglés) de esos cuerpos en desplazamiento, de esas
identidades en rebelion que definen al feminismo hoy? En un discurso propio
que no ha de ser monécromo, pues todo intento de univocidad llevara a la
patologia. Como dice la poetisa chicana Berenice Zamora, mezclando inten-
cionadamente las lenguas que la configuran, “You insult me/ When you say
I'm/ Schizophrenic/ My divisiones are/ Infinite” (1976, p. 73). La identidad no es
una categoria trascendental, sino una cuerda floja en la que hacer equilibrios.
La cuestion no es encontrar la esencia, sino crear identidades y coaliciones
que puedan satisfacer los intereses personales. Como dice la filosofa esta-
dounidense Judith Butler, la realidad es performance y, por tanto, ilimitada
“posibilidad performativa”:

El hecho de que la realidad de género se cree mediante actuaciones sociales
continuas significa que los conceptos de un sexo esencial y una masculinidad o fe-
mineidad verdadera o constante también se constituyen como parte de la estrate-
gia que oculta el caracter performativo del género y las posibilidades performativas
de que proliferen las configuraciones de género fuera de los marcos restrictivos de
dominacion masculinista y heterosexualidad obligatoria (2001, p. 72).

Conclusion

Hasta ahora se ha intentado mostrar la amplitud del vinculo (histérico,
conceptual y politico) entre las propuestas decoloniales y los nuevos feminis-
mos. El recorrido realizado muestra, asimismo, como diferentes identidades

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115

111



112

OO0

Larisa Pérez Flores BY NC _ND

subalternas llegan a hablar y a reconocerse como “diasporicas” o fronterizas
(como construidas e hibridas, pero también como propias e inexpugnables).
Tras dicho recorrido el feminismo se vuelve necesariamente transfeminismo,
no solo porque cuestiona toda naturalizacion en torno al género sino toda
naturalizacion. Se desprende de sus propios origenes poniendo en evidencia
no solo los presupuestos tedricos asumidos, sino los modos de obtener co-
nocimiento heredados. Se descoloniza y esto resulta tremendamente revolu-
cionario a la par que peligroso. Ya no se sabe cual es el acervo comun de o
humano mas alla del perfomance de la historia. El discurso de los derechos
universales se derrumba como torre gemela.

Pero este es un reto que hay que asumir. Mucha gente piensa que la ex-
portacion del humanismo es la parte buena de la empresa colonial. Al mismo
tiempo, casi nadie piensa que el cuestionamiento del humanismo es la empre-
sa fundamental del poscolonialismo. Porque oficialmente no lo es. Oficialmen-
te el reconocimiento de las literaturas no metropolitanas, el multiculturalismo
tedrico y constucional en Canada o la lucha racial en Estados Unidos son
avances del humanismo recogidos en los departamentos de las universidades
del viejo continente (Europa) y el nuevo imperio (Estados Unidos). Pero si cava-
mos bien profundo nos encontramos con que la decolonialidad no se reduce
a la tarea de luchar por el reconocimiento de las categorias subalternas. Va
mas alla, va al encuentro de las paradojas sangrantes de todas las teorias que
empiezan con “pos”. Lo poscolonial es posestructural: cuestiona ya la lista de
categorias, deconstruye el edificio colonial desde los cimientos. Y es al tiempo
edificacion, proliferacion de identidades transcategoriales, creacion semidtica
de un universo poshumanista.

El caso es que la transformacion ya esta en marcha. Los cuerpos estan
en desplazamiento permanente, cruzando todo tipo de fronteras y, algunos de
ellos, estan hablando. Se puede decir que la descolonizacion es un proyecto
politico en auge, y no en declive, tras las independencias. Hoy nos encon-
tramos descripciones del cuerpo femenino como territorio de conquista del
hombre blanco usadas tanto por indigenas americanas como por mujeres mu-
sulmanas. Esto plantea un duro reto de coaliciones, pues varian los cuerpos y
los intereses de las reivindicaciones. Pero da cuenta de un acervo comun en
la oposicion a la colonialidad del poder.

Obviamente, y a pesar de tratarse de un proyecto en auge, la teoria y la
practica decoloniales tienen que enfrentarse al monstruo consagrado del euro-
centrismo, verdadero fantasma que recorre el mundo desde hace unos siglos.
Estamos aln en la orilla de o que sera un universo transmoderno. Para el caso
del feminismo, el reto es enorme, pues habra quien aproveche la transicion
para relativizar el peso de la opresion sexual. Pero no podemos quedarnos en
la orilla por miedo a perder los siglos de empoderamiento ilustrado. Hay que
nadar mar adentro. El feminismo sera poscolonial o no sera.

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115



OO0

BY _NC__ND Cuerpos y desplazamientos. Retos feministas en un marco pos/decolonial

Referencias

Adorno, Theodoro & Horkheimer, M. (2007). Dialéctica de la llustracion. Frag-
mentos filosoficos. Madrid: Akal.

Anzaldula, Gloria. (2004). Los movimientos de rebeldia y las culturas que trai-
cionan. En Traficantes de suefios (comps.), Otras inapropiables. Madrid:
Traficantes de Suefios.

Anzaldula, Gloria. (1987). Borderlands, the New Mestiza. San Francisco: Aunt
Lute Books.

Benjamin, Walter. (1991). Sobre el lenguaje en general y sobre el lenguaje de los
humanos. En Para una critica de la violencia y otros ensayos. Madrid: Taurus.

Butler, Judith. (2001). £/ género en disputa. Barcelona: Paidos

Brah, Avtar. (2011). Cartografias de la diaspora. Identidades en cuestion. Madrid:
Traficantes de Suenos.

Bruneau, Michel. (2010). Diasporas, trasnational spaces and comunities. En
Reiner Baubdck y Thomas Faist (eds.), Diaspora and Trasnationalism. Con-
cepts, Theories and Methods. Holanda: Amsterdam University Press.

Castro Gomez, Santiago y Grosfoguel, Ramon (eds.). (2007). £l giro decolonial.
Reflexiones para una diversidad epistémica mas alla del capitalismo global.
Bogota: Siglo del Hombre Editores.

Cesaire, Aimé. (1983). Cahier du retour au pays natal. Paris: Editions Présence
Africaine.

Crenshaw, Kimberlee. (1991). Mapping the Margins: Intersectionality, Identity,
Politics, and Violence Against Women of Colour. Stanford Law Review,
43(6), 1241-1299.

Dussel, Enrique. (2005). Transmodernidad e interculturalidad. Interpretacion
desde la Filosofia de la Liberacion. Mexico, D.F.: Universidad Auténoma
Metropolitana-Unidad de Iztalapa.

Fanon, Frantz. (1975). Peau Noire, Masques Noires. Paris: Les Editions du Seuil.

Grosfoguel, Ramon. (2011). La descolonizacion del conocimiento. Dialogo cri-
tico entre la vision descolonial de Frantz Fanon y la sociologia descolonial
de Boaventura de Sousa Santos. En Formas Otras: saber, nombrar, narrat,
hacer. Edicion de las actas del IV Training Seminar del Foro de Jévenes
Investigadores en Dinamicas Interculturales (FJIDI). Centro de Estudios y
Documentacion Internacionales de Barcelona (CIDOB).

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115

113



114

OO0

Larisa Pérez Flores BY NC _ND

Galeano, Eduardo. (2005). El libro de los abrazos. Madrid: Siglo Veintiuno
de Espana.

Glissant, Edouard. (1981). Le discours antillais. Paris: Editions du Seuil.

Guillen, Nicolas. (2003). El son entero. Biblioteca Virtual Universal. Recuperado
de http://www.biblioteca.org.ar/libros/88723.pdf

Hofmannsthal, Hugo. (1990). La carta de Lord Chandos. En Jaime Garcia
Terrés (ed. y trad.), La carta de Lord Chandos y algunos poemas. México:
Fondo de Cultura Econémica.

Innes, Lynette. (2007). The Cambridge Introduction to Postcolonial Literatures
in English. Reino Unido: Cambridge University Press.

James, Louis. (1999). Caribbean Literature in English. London: Longman Pub
Group.

Kincaid, Jamaica. (2007). Autobiografia de mi madre (Alejandro Pérez Viza,
trad.). Nafarroa: Txalaparta.

Kimmel, Michael. (2006). Manhood in America: A cultural history. New York:
Oxford University Press.

Lugones, Maria. (Julio-Diciembre, 2008). Colonialidad y género. Tabula
Rasa, (9).

Lugones, Maria. (2005). Multiculturalismo radical y feminismos de mujeres de
color. Revista Internacional de Filosofia Politica, (25), 61-76.

Mignolo, Walter. (2007). El pensamiento decolonial: Desprendimiento y apertura.
Un manifiesto. En Santiago Castro Gomez y Ramoén Grosfoguel (eds.), £/ giro
decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica mas alla del capitalis-
mo global. Bogota: Siglo del Hombre Editores.

Pérez Flores, Larisa. (2014). Jamaica Kincaid y la diaspora antillana: mujeres,
islas y jaulas. Relaciones Internacionales, (25), 103—121.

Portes, Alejandro. (1997). Globalization from Below: The Rise of Transnational
Communities. Estados Unidos: Princeton University.

Morrison, Tony. (1993). La isla de los caballeros (Mireia Bofill trad.). Barcelona:
Ediciones B.

Quijano, Anibal. (2007). Colonialidad del poder y clasificacion social. En Santiago
Castro Gomez y Ramoén Grosfoguel (eds.), El giro decolonial. Reflexiones
para una diversidad epistémica mas alla del capitalismo global. Bogota: Siglo
del Hombre Editores.

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115



OO0

BY _NC__ND Cuerpos y desplazamientos. Retos feministas en un marco pos/decolonial

Spivak, Gayatri. (2006). Can the subaltern speak. En Bill Ashcroft, Gareth
Griffiths y Helen Tiffin (eds.), The Postcolonial Studies Reader. New
York/London: Taylor and Francis Group.

Cuadernos Inter-c-a-mbio sobre Centroamérica y el Caribe, Vol. 12, No. 1 Enero-Junio, 2015, 97-115

115



