
Dossier

Estudios Africanos, Enfoques multidisciplinares desde las
Humanidades y las Ciencias Sociales

African Studies, Multidisciplinary Approaches from the
Humanities and Social Sciences



97
Copyright: © 2026 ULPGC. Este es un artículo de acceso abierto distribuido bajo los términos 
de la licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivar (by-nc-nd) Spain 3.0.

Vegueta. Anuario de la Facultad de Geografía e Historia
26 (1), 2026, 97-126

eISSN: 2341-1112
https://doi.org/10.51349/veg.2026.1.06

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos: el caso 
de la desnudez pública en Costa de Marfil (1949-2020)

Women’s strategies of dissidence in African contexts: the case of public nudity 
in Côte d’Ivoire (1949-2020)

Ángeles Jurado Quintana 
Universidad de Las Palmas de Gran Canaria

https://orcid.org/0000-0002-1414-0341
angeles.jurado101@alu.ulpgc.es

 

Recibido: 15/07/2025; Revisado: 02/12/2025; Aceptado: 10/12/2025

Resumen

Este artículo examina las propuestas de resistencia articuladas por mujeres en el espacio público de 
Costa de Marfil entre los años 1949 y 2020, centrándose en la exhibición voluntaria del desnudo y 
otras prácticas relacionadas con el cuerpo femenino, utilizadas en protestas colectivas contra sistemas 
de opresión, abusos de autoridad e injusticias. Conecta la contribución de las marfileñas en las 
luchas contra la expansión colonial, por la independencia y contra políticas represivas poscoloniales 
con creencias simbólicas y prácticas anteriores a la colonización francesa. Contrastará la visión 
eurocéntrica (que tiende a ser descriptiva, centrada en la sexualidad y que asimila estas prácticas 
a acciones occidentales) con una perspectiva afrocéntrica, que las concibe como arma espiritual y 
psicológica vinculada a la maternidad.

Palabras clave: Desnudo, movimientos sociales, Costa de Marfil, África, mujeres africanas.

Abstract

This article examines the proposals for sociopolitical resistance articulated by women in the public 
space of Côte d’Ivoire between 1949 and 2020, focusing on the use of public and voluntary display of 
nudity and other practices related to the female body, employed in collective protests against systems 
of oppression, abuses of authority, and injustices. The main objective is to connect the contribution 
of Ivorian women in struggles against colonial expansion, for independence, and against current 
repressive policies with symbolic beliefs and practices that predate French colonization. It seeks to 
contrast the Eurocentric view of these practices (which tends to be descriptive, focused on sexuality, 
and assimilates them to Western actions) with an Afrocentric perspective, which conceives them as a 
spiritual and psychological weapon linked to motherhood.

Keywords: Nudity, Social Movements, Ivory Coast, Africa, African Women.



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

98

1. INTRODUCCIÓN

Este artículo versará sobre propuestas de protesta sociopolítica articuladas 
por mujeres africanas en el espacio público, centrándose en el territorio hoy 
conocido como Costa de Marfil y en prácticas relacionadas con la desnudez 
voluntaria del cuerpo femenino, de las que hay constancia documental entre los 
siglos xx y xxi. 

A tal fin, se examinará la cuestión específica de la desnudez femenina en las 
manifestaciones públicas contra las autoridades de Costa de Marfil, su ligazón con 
lo espiritual y lo simbólico y su presencia en el ámbito sociopolítico entre los años 
1949 y 2020 para, posteriormente, relacionar estas formas de expresión pública con 
la moralidad moderna marfileña, tamizada por la influencia de la islamización, 
la cristianización y la colonización, y analizar el impacto de una globalización 
que cosifica los cuerpos de las mujeres, despojándolos de su sacralidad y, por 
consiguiente, de su poder tanto en el ámbito público como en el ámbito privado.

Nuestro texto se apoyará en la tesis de que, desde etapas históricas 
remotas hasta la actualidad, las africanas se organizan estratégicamente para 
avanzar sus intereses políticos, económicos y sociales, así como para resistir los 
ataques contra esos intereses (Murias Morcillo, 2020). Esta organización suele 
articularse en redes que van desde las agrupaciones socioculturales, los gremios 
y las organizaciones políticas o sindicales oficiales a sociedades secretas, cultos y 
diferentes estructuras sociopolíticas y religiosas relevantes en sus comunidades. 
La movilización femenina en el continente africano suele mostrar un marcado 
carácter de reivindicación comunitaria de derechos, posiblemente debido a la 
existencia y el desarrollo de sistemas políticos y de pensamiento africanos que 
giran alrededor de los principios del humanismo, el socialismo y el comunitarismo 
(Orjinta, 2014). La acción colectiva de las africanas se documenta desde antes de 
las luchas de liberación nacional y contra la colonización hasta nuestros días y 
hunde sus raíces en estructuras, figuras e historias precoloniales. 

Este artículo pretende conectar la contribución de las marfileñas al combate 
contra la dominación colonial y por la independencia con creencias simbólicas y 
prácticas anteriores a las colonizaciones y con resistencias actuales ante políticas 
represivas en el Estado moderno. Tras definir un marco donde situar la acción 
política de las africanas de hoy en día, pondrá el acento en estrategias como la 
exhibición pública y voluntaria del desnudo, presente en algunos movimientos 
colectivos de protesta y resistencia contemporáneos, y realizará un somero 
recorrido por otros territorios y otros ámbitos más allá de las calles de Costa de 
Marfil. 

Las acciones que describimos en este artículo se dan en contextos muy 
específicos, codificadas de manera precisa, y se impregnan con un significado 
simbólico muy determinado desde una perspectiva africana, que no siempre se 
capta en los análisis de estas prácticas elaborados desde una visión eurocéntrica. 



 
Ángeles Jurado Quintana 

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 99

1.1. Metodología

Partiremos de la hipótesis de que la literatura sobre la materia que se 
genera en la academia euronorteamericana tiende a ser descriptiva, centrarse 
en la sexualidad y asimilarse a prácticas aparentemente análogas que se dan en 
Occidente (como las acciones de Femen), sin escarbar en las capas más profundas 
de nuestro objeto de estudio. Es una tendencia a la que no escapa la autora de 
este texto, que —en sus primeros escritos sobre las manifestaciones contra las 
autoridades coloniales francesas organizadas y ejecutadas por líderes políticas 
marfileñas en diciembre de 1949 en Gran Bassam- despolitizó una marcha pública 
de mujeres y mencionó, apenas de pasada, la utilización en ella del desnudo y 
los insultos profanos, despojándolos de su profundidad y carga simbólicas y 
desconectándolos de una tradición de utilización mística del cuerpo por parte de 
las marfileñas (Jurado, 2017). 

Se contrastará esta visión, forzosamente mutilada e incompleta de la realidad, 
con la afrocéntrica, que parte de una visión africana de los hechos y vincula el 
desnudo femenino a la capacidad de dar vida y a creencias simbólicas y religiosas 
que lo sacralizan y dotan de un poder sobrenatural, comprendido a través de 
diversas fronteras y culturas. También se analizará cómo el desnudo como 
arma sigue presente en la escena pública (y privada) de Costa de Marfil y cómo 
esta percepción ofensiva y poderosa del desnudo, aunque todavía significativa 
y compartida en Costa de Marfil, sufre un proceso de descrédito, borrado y 
desacralización a través del continente africano, fundamentado en la radicalización 
de los cultos monoteístas y su proselitismo y también en la globalización y el 
devenir del cuerpo femenino en objeto de deseo de la pornografía, decoración 
banal o reclamo publicitario.   

A pesar de que no se trata de una temática novedosa, puesto que se aborda en 
literatura científica en inglés y francés principalmente, ha sido poco estudiada en 
español y poco investigada en los contextos al sur del Sáhara, salvo por un puñado 
de académicos mayoritariamente africanos o afrodescendientes, normalmente 
mujeres. Para comprenderla mejor, se utilizarán las ciencias históricas y otras 
disciplinas, como la literatura, la sociología y la antropología, además de cruzar 
diferentes fuentes y métodos de investigación.

La presente investigación se aborda desde una perspectiva cualitativa e 
inductiva y se apoya en la revisión de la literatura de autores que investigan 
estas cuestiones, en experiencias reflejadas en los medios de comunicación, en 
conversaciones con expertos y personas de referencia por su conocimiento de 
Costa de Marfil y sus culturas y en nuestra propia observación sobre el terreno. 
Entre los entrevistados figuran, por tanto, expertos marfileños conocedores de sus 
sociedades y de las culturas de África occidental, cuyos testimonios se recogieron 
a lo largo del año 2024, en las fechas y formatos siguientes:

- Jean-Arsène Yao: Historiador marfileño (entrevista telefónica, 23 de 
septiembre de 2024).

- Dagauh Komenan:  Historiador marfileño (entrevista personal, 28 de agosto 
de 2024).



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112100

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

- Michelle Tanon-Lora:   Psicóloga marfileña especializada en sexualidad 
(entrevista telefónica, 20 de septiembre de 2024).

- Evelyne Diomandé:  Bailarina profesional marfileña (entrevista telefónica, 
19 de septiembre de 2024).

Al tratarse de un fenómeno que aparece a lo largo y ancho de todo el continente 
y aunque el artículo se sitúe en Costa de Marfil entre los siglos xx y xxi, acudiremos 
al pensamiento de autores, tanto del Norte como del Sur Global, que analizan la 
cuestión en diferentes contextos geográficos, momentos históricos y culturas. Por 
tanto, se recurrió también a entrevistas a expertos togoleses, cuyos testimonios se 
recogieron a lo largo del año 2024, en las fechas y formatos siguientes:

- Theo Ananissoh:  Escritor togolés (entrevista telefónica, 23 de septiembre 
de 2024).

- Hortense Djomeda:  Filóloga y traductora togolesa (entrevista telefónica, 23 
de septiembre de 2024).

La revisión de la literatura prioriza el pensamiento de autores africanos o 
afrodescendientes y de académicos clave en debates sobre la decolonialidad, 
mientras que las aportaciones de las fuentes orales consultadas se integran para 
fortalecer la contribución decolonial del artículo y ofrecer una comprensión 
más profunda del significado de estas prácticas desde una perspectiva local. 
La investigación de campo consiste en la observación de primera mano, las 
conversaciones en diferentes contextos y las entrevistas periodísticas a personas 
diversas durante distintas estancias en Costa de Marfil entre 2013 y 2023, que han 
permitido a la autora hacerse una composición de lugar sobre el terreno. 

Aunque la observación no fue la técnica principal de recolección de datos 
primarios, sí que resultó crucial para la demostración de que la ciudadanía 
marfileña percibe que lo místico convive con lo prosaico en el país, hecho que 
refuerza el argumento central sobre la sacralidad del cuerpo femenino. Ejemplos 
concretos observados in situ incluyen prácticas reflejadas en los medios de 
comunicación locales y parte del conocimiento popular, como la utilización de 
grigris (talismanes protectores) para evitar el mal de ojo, o el hábito extendido 
entre los parroquianos de los maquis (restaurantes/bares),1 comprobable a simple 
vista cualquier día, de verter algunas gotas de alcohol en el suelo en honor a los 
ancestros antes de beber, disfrazando la libación de una operación de limpieza del 
vaso. Este último gesto aparece incluso en páginas de la literatura contemporánea 
marfileña, como las de la novela Camarada Papá, de Armand Gauz, donde figura 
como una práctica espiritual reconocible por miembros del pueblo baulé en un 
momento histórico previo de la colonización del país por Francia. 

Estos y otros elementos observados durante la investigación de campo 
ilustran que el sustrato de saberes e ideas con conexión con lo espiritual persiste en 
la actualidad, haciendo ineludible analizar la desnudez como un arma espiritual y 
psicológica de larga data y no como una simple manifestación de libre albedrío o 
una llamada de atención a medios y sociedad.

1 Los maquis son pequeños restaurantes y bares al aire libre, típicos de Costa de Marfil, equivalentes 
a las terrazas en España.



 
Ángeles Jurado Quintana

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 101

1.2. Ética, posicionamiento y marco conceptual

El estatus de la marfileña varía según las creencias religiosas y las convenciones 
sociales de su comunidad, en un país que declaró su independencia de Francia en 
1960 y que reúne entre sus fronteras a más de sesenta pueblos diferentes. En este 
crisol de culturas impregnado por la modernidad euronorteamericana, formateado 
por siglos de diferentes colonizaciones culturales y religiosas y expuesto a la 
globalización de nuestros días, pervive todavía un sustrato de saberes e ideas 
comprendido por todos, con conexión con lo espiritual y las tradiciones previas a 
la colonización, que sacraliza el cuerpo femenino. En este contexto, la desnudez 
en determinados marcos específicos como las manifestaciones callejeras, ciertos 
bailes rituales y ciertos gestos con connotaciones reproductivas se despoja de 
toda referencia a lo evidente y confiere una potestad superior a las mujeres, 
imbuyéndolas de poder psicológico y simbólico. 

En nuestra investigación citaremos términos académicos acuñados por 
expertas como Naminata Diabaté, que se refiere a la «agencia desnuda» (naked 
agency) para nombrar al poder de prácticas como la desnudez colectiva femenina 
en el entorno político o Elizabeth Jacob, que utiliza la expresión «maternidad 
pública» (public motherhood) para describir el (respetado) estatus de la mujer 
inherente a la posibilidad de ser madre, y el concepto «activismo maternal» 
(maternal activism), en alusión a la autoridad pública femenina, deudora de formas 
de espiritualidad y simbolismos en los que el cuerpo de la mujer y la maternidad 
tienen un lugar central. En el marco de nuestro artículo, interpretamos la disidencia 
como una rebelión o protesta ante autoridades, sistemas de gobierno e incluso 
injusticias y nos referimos como «afrocéntrico» al conocimiento acuñado por 
académicos africanos, diaspóricos o no, y por académicos afrodescendientes o con 
una visión que parte de los saberes, sentires y estares africanos, enfrentando esta 
perspectiva al conocimiento generado en la academia euronorteamericana, que 
parte de los saberes, sentires y estares euronorteamericanos y sus interpretaciones 
y observaciones del Otro africano. 

Para la redacción de este artículo se obtuvo el consentimiento informado de 
todos los expertos que contribuyen a la investigación y sus aportaciones se citan 
debidamente, garantizando la transparencia sobre el origen del conocimiento, 
tanto en la revisión de la literatura como en las entrevistas. Se contextualizó el 
desnudo ritualizado marfileño, eligiendo ejemplos de los pueblos baulé, beté 
y turá, culturas a las que pertenecen las personas entrevistadas y que ocupan 
diferentes espacios geográficos y sociopolíticos en Costa de Marfil. El baulé 
pervive como el grupo demográfico más influyente y numeroso en el país (23% de 
la población, del centro-sur, de origen akan y cristianizado),2 seguido por el beté 
(18%, del pueblo kru, cristianizado y originario de la zona oeste),3 mientras que, 
en el norte, se eligió a los turás, cuya población se estima en unas 11.000 personas 
censadas en Costa de Marfil,4 de cultura mandinga y también islamizados. Se 

2 https://autriche.diplomatie.gouv.ci/fiche_signaletique.php?lang=
3 https://www.facebook.com/watch/?v=543817976892821
4 https://www.facebook.com/watch/?v=452107626511263



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

menciona a otros grupos como los didas, emparentados con los betés, que -como 
ellos- forman parte del grupo kru y se asientan fundamentalmente en la zona oeste 
del país (Komenan, 2024) o los malinkés, que representa un 11% aproximadamente 
de la demografía marfileña, musulmanes y norteños (Diabaté, 2016). 

En todos los casos, hablamos de estructuras sociales complejas constituidas, 
a su vez, por múltiples pueblos, grupos y familias, con creencias tradicionales 
que no tienen cabida en la espiritualidad reglada en las religiones monoteístas 
oficiales y con sus propias lenguas y referentes culturales. Debemos señalar, sin 
embargo, que el sincretismo de estas sociedades, capaces de aunar modernidad y 
tradición y navegar entre diferentes espacios culturales, simbólicos y espirituales, 
ha logrado que prácticas y referentes que se intentaron borrar de la historia sigan 
presentes en la actualidad, manteniendo su vigencia y siendo entendidos por toda 
la ciudadanía marfileña y en gran parte de África occidental.   

2. LA DESNUDEZ PÚBLICA EN ÁFRICA Y COSTA DE MARFIL

Las marfileñas se sitúan en primera línea de la lucha por la paz, encabezando 
manifestaciones contra los abusos de poder y reclamando derechos fundamentales 
para sus comunidades desde hace mucho tiempo, y el desnudo figura como 
una de las estrategias de protesta que utilizan en el contexto de las protestas 
sociopolíticas colectivas (Grillo, 2012).

Naminata Diabaté (2016) se ampara en la vía de la literatura comparada para 
rastrear hasta el siglo xiv los orígenes de prácticas que parten de la utilización del 
cuerpo de la mujer en contexto público y de conflicto, asegurando que La epopeya 
de Sunyata5 recoge el ejemplo más antiguo documentado de «maldición genital» 
(genital cursing).6 Esta académica afirma que dos de los griots que conocen y 
repiten la leyenda, que se preserva de manera oral desde el siglo xiii, mencionan 
en una serie de grabaciones de audio la maldición genital. Ambos ubican esta 
práctica en la batalla de Kirina, que enfrentó al héroe Sunyata Keita contra el rey-
mago Sumaoro Kanté, y resaltan su contribución al ascenso de Sunyata al trono 
del imperio de Mali (Diabaté, 2016). La maldición genital hace referencia a una 
desnudez «insurreccional», que debe su fuerza a la creencia cultural y religiosa de 
que los espíritus que habitan en los cuerpos de las mujeres pueden ser liberados 
para causar desgracias a sus objetivos, incluyendo impotencia, enfermedad y 
muerte (Diabaté, 2016).

Es necesario subrayar que estas acciones son efectivas y temidas porque se 
considera que ignorar a las mujeres que recurren a ellas puede llevar a quienes lo 
hacen a la desgracia y que la exposición a estas prácticas puede acarrear incluso la 

5 Epopeya con forma primero oral y luego escrita, narra la ascensión de Sunyata Keita al trono del 
imperio mandé o Imperio de Mali en 1235. Su versión más popular, traducida al español, data de 1965 
y la firma el historiador guineano Djibril Tamsir Niane. 
6 Las maldiciones o los insultos genitales se refieren a  una batería de movimientos, expresiones, 
bailes y gestos, normalmente colectivos, centrados en la mujer y que hacen referencia a la anatomía 
reproductiva femenina, utilizados habitualmente para avergonzar y/o castigar al oponente a través 
de la movilización de un poder simbólico.

102



 
Ángeles Jurado Quintana

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112

locura y la muerte (Sigue et al., s.f.). Esto sucede porque, como ya se ha dicho, el 
desnudo que estudiamos trasciende los límites de la sexualidad y va más allá de 
la simple desnudez, vinculándose a la creencia de que el cuerpo de la mujer es una 
fuente de poder temida por los hombres y de que la mujer es un ser místico, capaz 
de bendecir a sus comunidades o maldecir a sus adversarios (Sigue et al., s. f.). 
La exposición intencionada de la desnudez de las mujeres, sobre todo casadas o 
mayores, es una forma de deshonrar a los hombres y el temor a que esta desnudez 
pueda atraer infortunios se extiende en múltiples culturas (Sigue et al., s. f.).  

Sylvia Tamale (2021) cita a Christine Mungai para explicar que las mujeres 
«conceden» la vida a través del embarazo, el parto y la lactancia y que, al desnudarse 
frente a hombres con edad de ser sus hijos o nietos, retiran simbólicamente la 
vida otorgada y, en cierto sentido, los sentencian a muerte (Tamale, 2021). Diabaté 
acuña para teorizar estas prácticas la expresión «agencia desnuda» (naked agency), 
un término que «nombra el espacio entre desnudo y poder» (p. 52), mientras que 
Elizabeth Jacob (2022) utiliza el término «maternidad pública» (public motherhood), 
que implica que el hecho de ser madre no supone un estatus subordinado: al 
revés, confiere poder, prestigio y responsabilidad a las mujeres, autorizando 
sus intervenciones «morales» en la vida comunitaria (p. 349). Según Jacob, esta 
suerte de «activismo maternal» (maternal activism) refrenda un modo poderoso 
de combate espiritual exclusivo de las mujeres, canalizado a través de prácticas 
como desnudos simbólicos o reales, gestos e insultos obscenos y la ejecución de 
danzas como el adjanou, propio de la cultura baulé. La maternidad no se confina, 
según Jacob, a lo biológico: también entra en lo representativo, no romantizada 
ni esencialista de las mujeres como criadoras naturales. Jacob subraya que las 
mujeres sin hijos pueden ejercer la autoridad maternal y las mujeres mayores, 
menopáusicas, gozan de un prestigio especial en sus comunidades. 

La exhibición pública del cuerpo femenino desnudo trasciende la mera 
disrupción social o la llamada de atención a la opinión pública. Se refiere a la 
maternidad (lactancia y parto) y se expresa con un arsenal de prácticas que va 
desde bailes rituales, gestos y el acto de desnudarse en sí o mostrar al enemigo 
determinadas partes del cuerpo (las nalgas, el sexo o los pechos) al lanzamiento 
de prendas que están en contacto con los genitales femeninos (ablakón) u objetos 
de higiene íntima (Komenan, 2024).7 Diabaté (2016) define este tipo de acciones 
como una movilización de la ira, que se materializa en el desnudo de partes del 
cuerpo, la utilización de paños menstruales o la invocación a los úteros o el dolor 
del parto, además de posiciones simbólicas relacionadas con el acto de parir y 
amamantar, convirtiéndose en un arma contra actos de violencia colectivos o 
individuales y contra la violación. Todas estas alternativas funcionan a la vez 
como amenazas y maldiciones para el enemigo, cargadas de un enorme poder 
simbólico que se reconoce a través de diferentes culturas y religiones, y como una 
forma de protección mística para la comunidad (Komenan, 2024). 

7 Dagauh Komenan es un historiador especializado en Relaciones Internacionales, doctor en Historia 
Contemporánea, de nacionalidad marfileña. Sus aportaciones se corresponden con una entrevista 
personal el 28 de agosto de 2024. 

103



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112104

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

2.1. La desnudez en el espacio público marfileño

El papel de contrapoder de las mujeres y la expresión pública y colectiva de 
su agencia se hacen visibles cuando se toman decisiones que afectan a la cohesión 
social, la comunidad resulta agredida de alguna forma o se cometen injusticias. 
En este contexto y desde tiempos inmemoriales, las mujeres se organizan 
colectivamente y utilizan estrategias como el desnudo para defender sus intereses 
y restablecer la paz social. 

En Costa de Marfil, se dan matices en lo que Diabaté denomina «maldición 
genital», según la cultura de referencia: entre los pueblos akan, se vincula a la 
vagina y la expresión «Si no te ha parido una mujer», mientras que otros pueblos, 
como los kru, ligan la maldición al pecho y la expresión «Si no mamaste de 
una mujer» (Komenan, 2024). Existe una tercera variante, presente en pueblos 
islamizados, como los turás, en la que se reserva el desnudo explícito para casos 
muy extremos y la práctica - igualmente significativa y poderosa— del desnudo 
simbólico se limita a lo gestual (Komenan, 2024).

Michelle Tanon-Lora (2024) especifica que la maldición que implica la 
desnudez femenina, en el caso de la cultura beté, toma la forma de un acto 
colectivo: una procesión de mujeres desnudas, a excepción de la prenda de ropa 
interior denominada cache-sexe (traducido comúnmente como «taparrabos» o 
«suspensorio»).8 «Retirar esta prenda es la forma más radical de protesta y la 
gente suele intervenir para detener a las mujeres que intentan hacerlo, ya sea 
concediéndoles lo que reclaman o invitándolas a negociar para encontrar un 
terreno común», apunta (Tanon-Lora, 2024). La desnudez de las mujeres se liga 
a tabúes en la cultura beté: hay espacios prohibidos para los hombres como las 
zonas donde se está produciendo un parto y los lugares donde se hace la colada, 
porque allí se desnudan las mujeres (Tanon-Lora, 2024). «Los hombres no deben 
ver la sangre de la menstruación o del parto, ya que la sangre que sale de la vagina 
de la mujer es un tabú, fundamentado en el respeto por el proceso natural de la 
vida», asegura Tanon-Lora (2024). «Es como un límite físico de un aspecto de la 
vida a la que los hombres no tienen acceso. Lo clasificamos como un espacio físico 
exclusivamente femenino, con secretos y tabúes femeninos a su alrededor». 

Evelyne Diomandé (2024) ratifica que los turás no utilizan el desnudo explícito 
en este tipo de protestas en nuestros días, aunque sí perviven símbolos que se 
representan en los bailes y se utilizan elementos como los paños menstruales.9 
«Las mujeres intervienen de esta manera concreta cuando ha pasado algo grave, 
que no es correcto: cuando han pedido algo que no se les concede o se sienten 
insultadas o ha tenido lugar una violación», indica. «Son formas de mostrar ira, 

8 Michelle Tanon-Lora es docente universitaria, escritora y psicóloga, marfileña de origen. Sus 
opiniones recogidas en este artículo se obtuvieron mediante entrevista telefónica el 20 de septiembre 
de 2024.
9 Evelyne Diomandé es bailarina profesional, formada con Rose Marie Giraud, y parte del Ballet 
Nacional de Costa de Marfil. Es marfileña. Se le hizo una entrevista telefónica el 19 de septiembre de 
2024.



 
Ángeles Jurado Quintana

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 105

malestar y de reivindicar, de expresar la emoción que viven en ese momento» 
(Diomandé, 2024).

Naminata Diabaté (2016) afirma que la exhibición amenazadora, simbólica 
o explícita, de los genitales femeninos «constituye el último recurso que una 
mujer madura esgrime en circunstancias desesperadas para castigar a un objetivo 
masculino, igual que los guerreros empuñan sus armas más mortíferas». Como 
explica el historiador Jean-Arsène Yao (2024), las mujeres que protestan de 
esta manera «no están reivindicando su feminidad o el derecho a hacer con su 
cuerpo lo que quieran, su libre albedrío: están utilizando su cuerpo como un 
arma espiritual, psicológica, contra quienes violan su territorio, cultura o vida en 
general».10 Coincide con él el también historiador Dagauh Komenan (2024), que 
precisa que, a través de prácticas rituales públicas y privadas de las que forma 
parte el desnudo, se conforma una «red mística que une a todas las mujeres, 
hermanadas por su capacidad única e inherente a todas de poder dar la vida». 
Esta posibilidad de ser madres «las convierte en puentes vivientes entre el mundo 
espiritual y el mundo físico y les garantiza el respeto de la comunidad» (Komenan, 
2024). 

En muchas culturas marfileñas (y africanas), la maternidad es el elemento 
empoderador que facilita que las mujeres puedan tener una relación más directa 
con lo espiritual. Se les considera proclives a desarrollar la capacidad de ver el 
futuro: en el ámbito doméstico y una vez alcanzada una cierta madurez, se cree 
que pueden adelantarse a los acontecimientos y desviar o minimizar los males que 
acechan a la familia (Komenan, 2024). Estas razones hacen ineludible la bendición 
de la esposa o la madre para cualquier empresa en la que se embarque un hombre 
y favorecen que deba pedirles consejo antes de emprender cualquier aventura 
(Komenan, 2024). Las intuiciones, los sueños y las emociones femeninas deben 
tomarse en serio: se consideran informaciones tan vitales como las que provienen 
de un sacerdote o pastor (Komenan, 2024). 

Debemos reseñar que hemos sido testigos, a partir de diferentes estancias 
en Costa de Marfil y de conversaciones y entrevistas con marfileños, de que no 
se trata de mitologías lejanas o una forma de folclore colorista cuyas raíces se 
debilitan en el pasado. Los soldados marfileños del ejército nacional anudaban 
filamentos de palma a los cañones de sus armas para contrarrestar el poder 
místico de sus oponentes durante la guerra civil que el país vivió entre 2002 y 
2011, mientras que los soldados rebeldes confiaban su invencibilidad a grigrís 
y ungüentos (Komenan, 2024). Todavía hoy, en los maquis, se puede observar 
cómo los parroquianos se detienen un momento antes de beber su cerveza para 
verter en el suelo algunas gotas de alcohol en honor a los ancestros, disfrazando 
la libación de gesto para limpiar el vaso. Los viajeros colocan monedas en el fondo 
de sus morteros cuando parten, a fin de poder conjurar el peligro de los accidentes 
en la carretera. Lo inexplicable convive con el mundo más prosaico también en 
las conversaciones privadas y en los medios de comunicación, cuyas páginas 

10 Jean-Arsène Yao es historiador, periodista y doctor en Historia, especializado en afrodescendencia 
en América Latina, de origen marfileño. Su aportación al texto parte de una entrevista telefónica que 
se produjo el 23 de septiembre de 2024.



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112106

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

recogen noticias como la aparición de un escolar en un pozo, en una localidad a 
60 kilómetros del lugar donde acudía a la escuela, supuestamente provocada de 
manera mística por su abuelo brujo.11    

Se trata de creencias que fueron combatidas por la colonización y que hoy 
sufren el rechazo de muchos africanos influidos por la occidentalización, el 
proselitismo de otras religiones y la urbanización progresiva del continente.  «Las 
grandes perdedoras de la colonización religiosa y cultural son las mujeres, que 
pierden el carácter sagrado que tienen en estos sistemas de creencias», sostiene 
Komenan (2024). «En las religiones tradicionales, las mujeres son puentes entre el 
mundo espiritual y el material».

2.2. El baile ritual del adjanou 

Esta vinculación de las africanas con lo espiritual es fundamental para 
entender las organizaciones sociopolíticas africanas, los diversos papeles que 
las mujeres asumen en las diferentes estructuras de poder del espacio público 
y la importancia de las creencias religiosas y el simbolismo en la percepción del 
desnudo. 

Tanto en el pasado como en el presente, las africanas se integran en diversos 
sistemas rituales y disponen de conocimientos científicos y médicos (Ogundipe, 
2013). Además, contribuyen a la tecnología en campos como la metalurgia y 
preservan sistemas autóctonos de conocimiento y organización social a través de 
cultos y sociedades secretas, sistemáticamente despreciados y combatidos por la 
islamización, el cristianismo y la educación occidental por ser focos de resistencia. 
Estas estructuras son subversivas por la centralidad de las mujeres en ellas, 
como prueba el estudio del compendio de adivinación yoruba, Ifa, que incluye 
a las mujeres entre sus practicantes, les agradece su labor y diviniza el principio 
femenino (Ogundipe, 2013). El Ifa sirve a la autora feminista Minna Salami, por 
ejemplo, para proponer la construcción de una teoría feminista anclada en la 
mitología africana a partir de su conocimiento de la figura de la «orisha» Oyá 
(2019).

En este apartado, al hablar de espiritualidades y creencias marfileñas, 
nos referimos a cultos tradicionales practicados en Costa de Marfil en los que 
las mujeres son centrales, como el de los y las komian, parte de la cultura akan 
(añí y abron, en particular) (Esteva, 1999), o el vudú. En el imaginario colectivo 
euronorteamericano, existe una tendencia a englobar a muchos de estos credos 
tradicionales bajo el paraguas del término «animista» y a examinarlos desde 
un punto de vista de superioridad moral y religiosa, caracterizándolos como 
supersticiones o manifestaciones folclóricas a las que se adhiere un cortejo de 
palabras y expresiones cargadas de connotaciones denigrantes en nuestras 
sociedades: brujo, hechicero, amuleto, fetiche.

11 https://netafrique.net/gagnoapratique-de-sorcellerie-un-ecolier-accuse-son-grand-pere-de-
lavoir-mystiquement-pousse-dans-un-puits/ 



 
Ángeles Jurado Quintana

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 107

 Sin embargo, conviene recordar que las prácticas religiosas de los y las 
komian12 resultan inclusivas, sostenibles y modernas: sitúan como las principales 
depositarias de saberes ancestrales a mujeres que utilizan el trance en sus rituales 
y conectan con el entorno natural, minimizando la huella humana en una 
naturaleza a respetar y comprender (Esteva, 1999). En un momento de rápidos 
cambios que tienden a homogeneizar culturas y cosmovisiones en nombre de la 
modernidad globalizadora, Esteva afirma que ser «animista» es un fenómeno de 
resistencia, «poco menos que una actitud política» (p. 37).

No se trata de una rareza. En muchos de los cultos tradicionales africanos, 
el cuerpo y la autoridad de las mujeres ocupan un lugar central y la maternidad 
adquiere carácter místico, indisolublemente ligada a nuestra comunión con 
la naturaleza y lo sobrenatural. El desnudo femenino deviene, por tanto, una 
práctica vinculada a muchas religiones tradicionales africanas: las sacerdotisas 
vudú y las komian suelen llevar el pecho descubierto en sus rituales, aunque el 
pudor impuesto por la occidentalización y el fervor de otras religiones menos 
tolerantes estigmatice tanto los credos tradicionales como el desnudo, en nombre 
de una visión puritana de la sociedad y los cuerpos. 

En este contexto, existen danzas rituales específicas de las mujeres que se 
ligan al desnudo y que suelen ser las más poderosas y sagradas, como el adjanou. 
Se trata de una práctica ritual y espiritual exclusivamente realizada por mujeres 
baulés, normalmente de una cierta edad, que hunde sus raíces en el pasado y se 
practica todavía hoy en día (Yao, 2024). Existen variantes por contagio o imitación, 
como el abiegale que practican los didas vatta en la región de Ire (Komenan, 
2024) y Elizabeth Jacob (2022) menciona ritos similares en otros pueblos akan, 
como el egbiki de los abiyís, el bomampi de los attiés o el momomé de los añís. Hay 
testimonios escritos de su existencia ya durante la guerra del trono de oro, que 
enfrentó a asantes y británicos en el siglo xvii, y se trata de una danza que las 
mujeres deben realizar obligatoriamente en tiempos de guerra para apoyar a los 
combatientes de su comunidad (Jacob, 2022). 

«Tradicionalmente, lo practicaban mujeres que habían alcanzado la 
menopausia, que no podían dar ya a luz», señala el profesor Yao (2024). «Esta 
danza ritual se celebra en unas condiciones muy específicas y sirve para expulsar 
los espíritus malignos de la comunidad, tanto maldiciendo a los enemigos como 
apoyando a los aliados». Yao precisa que se podía llevar a cabo con otros fines, 
como exorcizar campos si no llovía o invocar a ancestros (2024). Su sacralidad se 
vincula a la capacidad de las mujeres de dar vida y el poder ritual de los genitales 
femeninos (Jacob, 2022) y se trata de un ritual rural y sagrado, que expone el 
cuerpo de la mujer, que da la vida (Yao, 2024).

Jean-Arsène Yao advierte que es un baile prohibido a los hombres y los 
niños, que no tienen permitido siquiera verlo: «Cualquier hombre que se esconde 
para curiosear o sale a mirarlo termina maldito, con una desgracia. Esa es la 
tradición y así se cuenta. Nunca ha podido verlo ningún hombre» (Yao, 2024). 
Por tanto, no existe testimonio visual de esta ceremonia, que sólo conocen sus 

12 Aparecen reflejadas en el libro Viaje al país de las almas (ESTEVA, 1999) y los documentales también 
realizados por Jordi Esteva Retorno al país de las almas (2011) y Komian (2014). 



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112108

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

intérpretes, aunque hay un tipo de adjanou que se baila en público a la luz del 
día, con las bailarinas cubiertas con paños blancos y que anuncia el segundo 
tipo. La segunda variante se ejecuta por la noche e implica el desnudo de las 
bailarinas, embadurnadas en caolín blanco y realizando gestos alusivos al aparato 
reproductor (Jacob, 2022; Komenan, 2024). 

El adjanou formaba parte de las tácticas utilizadas por las marfileñas en las 
manifestaciones públicas contra las autoridades coloniales francesas que tuvieron 
lugar en diciembre de 1949 en Gran Bassam. De hecho, la movilización popular de 
1949 arrancó en realidad en agosto, cuando las autoridades coloniales detuvieron 
a una vendedora de vino de palma y líder de opinión de Treichville, Marcelline 
Sibo, parte del Partido Democrático de Costa de Marfil - Agrupación Democrática 
Africana (PDCI-RDA). El gobierno colonial acusó a Sibo de ser «fetichista» y 
provocar un escándalo nocturno, al bailar una «danza ritual autóctona», el adjanou, 
que los franceses consideraban brujería y que incomodaba a su administración. 
Marcelline Sibo utilizó el adjanou, que ejecutó acompañada por otras camaradas 
frente a la casa de su novio la noche del 2 de agosto de 1949, para insultar y 
maldecir a su pareja por no afiliarse a la RDA (Jacob, 2022). La protesta de las 
mujeres del PDCI para liberarla tuvo éxito, triunfo que las animó a organizar otra 
acción mucho más célebre y osada en diciembre de ese mismo año. 

El adjanou se ha utilizado en otras ocasiones a lo largo de la historia reciente de 
Costa de Marfil. Cuando estalló la guerra civil en septiembre de 2002, la práctica 
del ritual se saldó con el secuestro y asesinato de un grupo de mujeres mayores, 
pertenecientes a la sociedad secreta del adjanou, que pretendían oponerse a los 
soldados rebeldes en el territorio sagrado de Sakassou (Abidjan.net, 2014; Grillo, 
2012). «Cuando los rebeldes entraron en Sakassou, atacaron primero a los hombres, 
por lo que ellos ya habían perdido, entre comillas, la batalla», explica Jean-Arsène 
Yao (2024). «Las mujeres se erigieron entonces como las últimas defensoras contra 
la violación de esa tierra, del trono de la reina, y salieron bailando desnudas». 
Según el profesor Yao, la función del ritual era defender el territorio y servir como 
una «contrarrebelión», como «un arma contra las armas de fuego» (2024). Dagauh 
Komenan argumenta, por su parte, que los rebeldes atacaron y asesinaron a las 
bailarinas de Sakassou una vez concluyeron su ritual de protección, pues no se 
atrevieron a enfrentarse a ellas cuando practicaban el adjanou (2024). 

Aquí es necesario puntualizar que Sakassou es un lugar sagrado, donde se 
sepultó a la primera reina baulé, Abla Pokú, y se sitúa la sede del trono de este 
pueblo. La ciudad tomó su nombre de la palabra «saka», que significa «tumba» 
(Yao, 2024), mientras que la palabra «baulé» procede, asimismo, del término 
«parir duele», pronunciado cuando la reina Pokú tuvo que sacrificar a su único 
hijo para salvar al pueblo que lideraba (Komenan, 2024).

Los sucesos de 2002 no constituyen la última ocasión en la historia marfileña 
en que se recurrió al adjanou para mediar en la situación de conflicto que el 
país ha sufrido en este siglo. En febrero de 2011, varias docenas de bailarinas 
lo interpretaron en Treichville para protestar por los secuestros de sus hijos por 
parte de la Guardia Republicana del presidente Laurent Gbagbo y blandieron sus 
kodjos (taparrabos) para «golpear al enemigo» (Diabaté, 2016). Ese mismo mes, en 



 
Ángeles Jurado Quintana

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 109

Yamusukro, cientos de mujeres embadurnadas de caolín ocuparon la residencia 
del difunto presidente Felix Houphouët Boigny para interpretar continuamente el 
adjanou y condenar el «deplorable estado» de los asuntos del país (Diabaté, 2016).  

3. EL CONTEXTO DEL ACTIVISMO POLÍTICO DE LAS MUJERES 
AFRICANAS

Para comprender la importancia de estas prácticas de desnudo y su relevancia 
social hay que recordar que, al contrario de lo que indica el estereotipo, las mujeres 
protagonistas, sujetos activos y poderosas no son excepciones en muchas culturas 
africanas. De hecho, miles de africanas lideraron (y lideran) la vida pública en sus 
comunidades y, aunque su aportación a nuestro relato colectivo es reconocida por 
la Unesco, hay que lamentar que muchas de sus historias «han sido borradas si no 
omitidas deliberadamente» (Dieng y O’Reilly, 2020: 18). 

Si nos retrotraemos a los tiempos previos a diversas colonizaciones, la 
presencia de mujeres en el espacio público al sur del Sáhara es una realidad 
incontestada, aunque matizada según la sociedad de referencia. En múltiples 
ocasiones, son figuras de autoridad respetadas por todos, con roles complejos 
que imbrican responsabilidades políticas, militares, espirituales, diplomáticas, 
económicas y/o religiosas en sus comunidades. Estas realidades se opacan por 
la tendencia a situar a hombres bajo los focos de la Historia con mayúsculas, 
separarlos de los movimientos sociales de los que forman parte y minimizar, al 
mismo tiempo, el papel de las mujeres en el devenir de sus sociedades (Tamale, 
2020).  

Además, y más allá de las mujeres que destacan en las diferentes jerarquías 
de sus pueblos, las africanas corrientes también ejercen derechos y manifiestan 
su agencia de forma colectiva y existe una sólida producción intelectual que sitúa 
el empoderamiento femenino africano en las organizaciones sociales previas a 
la colonización, reivindicando estructuras, prácticas y figuras ancestrales como 
inspiración para los feminismos modernos (Dieng y O’Reilly, 2020). 

Los modelos de organización social precoloniales más favorables a las mujeres 
se debilitaron sensiblemente ante la rigidez tanto de la islamización del siglo xvii 
como de la colonización del siglo xix. Ambos procesos implicaron la supresión de 
jefaturas femeninas y la invisibilización de la acción política, religiosa y social de 
las mujeres, descartándolas como interlocutoras y como símbolo de poder de las 
sociedades que los invasores reconfiguraban progresivamente (Pereyra y Mora, 
1999).  

Escribir la historia del presente africano implica abordar una continuidad 
histórica interrumpida, puesto que la modernidad euronorteamericana, el 
comercio de esclavos, el colonialismo y otras imposiciones externas sistémicas, 
estructurales y coercitivas sobre África constituyeron «una forma épica de 
perturbación del desarrollo histórico del continente» (Bidaseca, 2016: 171). Ama 
Ata Aidoo (1998) expone que hay tres factores históricos mayores que influyen 
en la situación de la africana de hoy y enumera las estructuras sociales indígenas, 



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112110

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

la conquista del continente por Europa y la aparente falta de visión o valor en 
el liderazgo del período poscolonial. Obioma Nnaemeka (1998) puntualiza que 
la intervención del periodo colonial «creó una situación en la que las posiciones 
relativamente poderosas que las mujeres tenían antes se erosionaron más con la 
introducción de nuevos paradigmas de poder y oportunidades de acceso al poder 
que tienen su raíz en las políticas de género» (p. 19). Sylvia Tamale (2020) subraya 
que la colonización «no solo reinventó las nociones de ‘hombres’ y ‘mujeres’ en 
África, sino también la manera en que se relacionaban los unos con los otros». 
Bajo esta nueva lógica, «las mujeres colonizadas fueron minimizadas o borradas 
de áreas importantes de la vida pública y social» (p. 6-7).  Tsitsi Dangarembga 
(2022) sostiene que la legislación colonial imperial agrupó a las mujeres africanas 
con los niños, como menores de edad permanentes ante la ley subordinados a los 
hombres, y que esa legislación «congeló» a las africanas en un momento del siglo 
xix imaginado y narrado a través de los ojos de hombres blancos y negros.

Ya en el siglo xx, las independencias africanas se sucedieron con la esencial 
contribución económica, política, militar y logística femenina. De hecho y en el 
caso específico de África occidental, se suele recurrir a ejemplos de movilización 
social anticolonial como primeros signos de la organización comunitaria femenina 
para la defensa de sus intereses, mencionando la represión a las mujeres libres de 
Katsina; la resistencia de las mujeres de Igboland contra los colonos británicos, 
también denominada Guerra de las Mujeres, o las acciones de las asociaciones 
representadas en la Country Women Association of Nigeria (COWAN) (Sipi, 2018). 
Abundan las referencias a africanas anónimas que se erigen en sujetos políticos 
relevantes en la literatura sobre las diversas luchas en las que se embarcan sus 
comunidades y estas mujeres anónimas suelen vertebrar su acción política 
en diferentes tipos de colectivo, entre los que podemos mencionar, de nuevo, 
sindicatos, grupos ligados a iglesias y también sociedades secretas, que proliferan 
en países como Camerún (Boum, 2022), Costa de Marfil (Goulehedi, 2020) o Sierra 
Leona (Jusu-Sheriff, 2013). 

La implicación activa de las mujeres en la liberación de sus comunidades 
no tuvo consecuencias en la formación de los gobiernos surgidos tras las 
independencias. Los hombres instalados en la esfera pública, que ocuparon 
los puestos de autoridad femeninos cuando los colonizadores relegaron a las 
mujeres al ámbito privado, impidieron un retorno a situaciones anteriores en 
las que ellas tenían más relevancia y asumieron el machismo del colono como 
propio (Jurado, 2017; Tripp, 2017). Se trata de una realidad presente tanto en 
los gobiernos conservadores como en los progresistas, que se hace evidente al 
leer al líder revolucionario Thomas Sankara, cuando escribe que la euforia de la 
independencia olvidó a las mujeres «en el lecho de las esperanzas rotas».13

13 Conferencia de Thomas Sankara titulada «La liberación de la mujer. Una exigencia del futuro», 
pronunciada el 8 de marzo de 1987. Texto completo aquí: Thomas Sankara (1987): La liberación de la 
mujer. (marxists.org)



 
Ángeles Jurado Quintana

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 111

3.1. Las marfileñas en el espacio público: época precolonial 

Como sucedió en muchos otros contextos africanos previos a la llegada de 
los colonos, en Costa de Marfil también medraron culturas matriarcales y/o 
matrilineales a lo largo de la historia. Entre ellas podemos citar, por su especial 
relación con el objeto de este artículo, la cultura baulé, donde las mujeres pueden 
acceder al mando y las más altas funciones políticas y sociales y ser nombradas 
jefas de linaje, clan o pueblo (Serbin, 2017). 

La génesis de este pueblo akan se encuentra en el relato migratorio de una 
princesa asante, Abla Pokú, que huyó de la corte de Kumasi (Ghana) a comienzos 
del siglo xviii. Pokú era nieta de Osei Tutu y escapaba de la muerte a manos de 
Opoku Ware, su tío y rival en plena guerra sucesoria por el trono (Jurado, 2017; 
Serbin, 2017). Al frente de su guardia personal y una parte del pueblo que le era 
fiel, se dirigió al oeste del reino asante, cruzó el río Comoé y se instaló en Sakassou, 
en el centro de la actual Costa de Marfil, instaurando una nueva monarquía. A la 
fundadora de esta dinastía la sucede su sobrina, la reina guerrera Akua Boni, que 
se responsabilizó de expandir el territorio baulé por las armas (Allou, 2003). Para 
radicarse en sus nuevas tierras, los baulés sometieron, diezmaron y desplazaron a 
diferentes pueblos autóctonos, como senufos, golis, malinkés y gurós. De hecho, 
Akua Boni murió en una incursión militar contra una comunidad vecina (Serbin, 
2017). 

Michelle Tanon-Lora (2024) precisa que hay castas nobles en el país beté, 
como el linaje datoa (dato, en singular), donde el liderazgo y las cualidades 
morales de las mujeres se reconocen y donde la transmisión del título de nobleza 
se realiza de madre a hija. «Existen grupos de mujeres que llevan a cabo obras 
sociales y caritativas, pero en estos grupos todas las mujeres juran lealtad a las 
mujeres que han designado como jefas», señala. «La decisión de la jefa sólo se 
cuestiona en las reuniones, donde se debaten las decisiones. Una vez adoptada la 
decisión, todas las mujeres están obligadas a acatarla para preservar la cohesión 
social» (Tanon-Lora, 2024). En la cultura beté, se determinan espacios públicos 
donde las mujeres tienen derecho a hablar, siempre en el marco de un protocolo 
bien definido: deben pedir la palabra y expresarse abiertamente, respetando el 
tiempo asignado. También hay asambleas a las que las mujeres no tienen acceso: 
los espacios «glibègnoan» de los hombres, «donde se toman las decisiones 
importantes» (Tanon-Lora, 2024). 

El caso no es diferente en otros pueblos más conservadores, como los 
turás, donde la mujer juega un papel primordial, aunque la reivindicación y la 
protesta en la comunidad se canalizan, de manera protocolaria, a través de una 
intermediaria que comunica las quejas de las mujeres al jefe (Diomandé, 2024). «Las 
reivindicaciones públicas de las mujeres llegan al jefe a través de una autoridad 
entre las mujeres que es la que recibe las quejas y las comunica. Las mujeres 
tienen sus propias estrategias», afirma Evelyne Diomandé (2024). Aunque se 
respeta a las mujeres, puesto que todos los trabajos de mantenimiento del pueblo 
y del campo recaen sobre ellas y son las que alimentan, cuidan y hacen avanzar 
a sus comunidades, «el hombre seguirá siendo el hombre y tendrá la voz más 



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112112

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

alta», apostilla Diomandé (2024). Según ella, la preservación de las tradiciones 
compete a las mujeres y, aunque las mentalidades han cambiado en las ciudades, 
los pueblos pequeños conservan su patrimonio, sus tradiciones, sus creencias 
animistas y prácticas como la mutilación genital femenina, en las que las mujeres 
son quienes deciden. «El hombre no tiene ni voz ni voto en esta materia», indica. 
«Todas las mujeres del pueblo se unen y el jefe del pueblo les da el permiso. 
No puede decir que no, porque es la cultura y hay que respetarla. Nadie puede 
cambiarla» (Diomandé, 2024).  

3.2. Las marfileñas en el espacio público: la colonización y la lucha por la 
independencia 

La relevancia social de las mujeres marfileñas experimentó el efecto destructor 
de procesos como la colonización, la urbanización, las post-independencias 
y una industrialización fallida (Dei, 1997).  Los poderes coloniales erosionaron 
la autoridad de las mujeres, redefinieron la maternidad para acomodarla al 
modelo occidental y las excluyeron de los sistemas de gobierno locales (Jacob, 
2022). Además, los administradores coloniales franceses asociaron la producción 
de cultivos destinados a la exportación, como algodón o aceite de palma, a 
los hombres, marginando a las mujeres de los beneficios de una economía en 
expansión y confinándolas a espacios socioeconómicos y políticos estrechos y 
concretos (Jacob, 2022). 

Sin embargo, y a pesar de nuevas legislaciones y de la imposición de 
religiones y sistemas de pensamiento ajenos, la organización de las mujeres 
marfileñas siguió siendo una cuestión colectiva y cotidiana, parte del paisaje 
social, económico y político de las comunidades a las que pertenecen. Las redes 
de mujeres unidas por diferentes tareas y objetivos hacían (y hacen) funcionar sus 
sociedades, reguladas meticulosamente a través de protocolos bien definidos y 
estructuras de decisión jerarquizadas, en ocasiones armadas con ritos de paso y 
códigos específicos. Esta forma de organización comunitaria y participación en lo 
público hunde sus raíces en la época precolonial y llega hasta nuestros días, con 
la supervivencia de tradiciones y sociedades secretas y también con la inserción 
de las mujeres en gremios, sindicatos, asociaciones vinculadas a iglesias o cultos 
y todo tipo de estructuras grupales. 

Al igual que sucedió en otros países africanos durante el siglo xx, la acción de las 
marfileñas a través de herramientas como huelgas y manifestaciones fue esencial 
para obligar a los colonos a liberar su país en 1960. Las marfileñas movilizadas por 
el PDCI-RDA se organizaron para instaurar boicots en los mercados, disuadiendo 
a la población de comprar bienes franceses y de aprovisionar a los enemigos del 
partido que pretendía lograr la liberación nacional.

Marginadas en estructuras como el partido político panafricanista anticolonial, 
la RDA, que se fundó en 1946 y cuya rama marfileña era el PDCI, la implicación 
pública de las marfileñas en la arena política fue anecdótica hasta 1949 (Jacob, 
2022). En ese momento, unas 15.000 mujeres se afiliaban a él, conformando una 



 
Ángeles Jurado Quintana

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 113

organización multiétnica, fundamentalmente urbanita, que federaba a personas 
de todas las clases sociales y niveles educativos (Jacob, 2022). Activistas como 
Célestine Ouezzin Coulibaly o Denise Gadeau eran funcionarias, mientras que 
otras mujeres llegaron a la política a través del matrimonio, como sucedió con 
Marguerite Williams, Odette Ekra o Georgette Mockey (posteriormente, Ouégnin). 
La mayor parte eran militantes no alfabetizadas ni francófonas, que diseminaban 
mensajes subversivos en sus comunidades utilizando sus propias lenguas. 

Una de las caras más reconocibles de la lucha por la independencia de Costa 
de Marfil pertenece a Marie Koré, empresaria y presidenta de la sección femenina 
del PDCI en Treichville (Jurado, 2022). Koré es una entre los miles de mujeres que 
se organizaron en boicots y protestas, visitaron a presos políticos y viajaron por 
todo el país para movilizar a otras mujeres, uniéndolas a la causa de la liberación 
nacional. Algunas, como ella misma y su camarada Marie Gnéba, llevaron su 
compromiso a lo personal al divorciarse de sus esposos, contrarios a participar 
en la lucha política por la independencia (Jacob, 2022; Jurado, 2022). La marcha 
popular que organizaron unas 2.000 mujeres del PDCI en 1949 para excarcelar a 
sus camaradas retenidos por los franceses en la penitenciaría de Grand Bassam14 
las convirtió en parte del mito fundacional de su país, aunque no logró su objetivo 
inmediatamente (Jacob, 2022; Jurado, 2022). Esta acción recibió, sin embargo, 
atención internacional en los medios de comunicación de la época; apareció 
documentada en las crónicas carcelarias de uno de los detenidos, el escritor y 
político resistente Bernard Dadié, y las memorias de sus propias protagonistas, 
entre las que figuran Henriette Diabaté, Georgette Ouégnin o Madeline Amoin 
N’Doli, y logró la liberación de los presos en marzo del año siguiente (Jacob, 2022). 

Además, armadas con un arsenal de herramientas que incluía el desnudo, 
los bailes, los cánticos y los insultos de carácter sexual, las militantes marfileñas 
del PDCI-RDA tienen el privilegio de haber organizado y llevado a cabo la 
primera manifestación masiva de mujeres de África occidental contra los poderes 
coloniales franceses (Jacob, 2022). 

3.3. Las marfileñas en el espacio público: desde 1950 a nuestros días 

Se ha documentado que, ya poco antes de las independencias, las futuras 
autoridades políticas masculinas del país, herederas del gobierno de los colonos, 
procedieron al borrado y la neutralización de la insurgencia colectiva de sus 
correligionarias, conscientes de la imposibilidad de canalizar la energía de las 
manifestaciones organizadas por mujeres en las que se utilizaban danzas rituales 
y el desnudo (Dei, 1997). 

De hecho, la narrativa oficial despolitizó lo sucedido en Bassam en 1949, 
confinándolo a una iniciativa de madres, esposas y otras parientes para liberar a los 
hombres de sus familias, aunque se trató de una movilización fundamentalmente 

14 Ocho líderes (Mathieu Ekra, Jean-Baptiste Mockey, Albert Paraïso, Philippe Vieira, Lamad Camara, 
Bernard Dadié, Sery Koré y Jacob Williams), junto con una treintena de militantes. Sery Koré era el 
segundo marido de Marie Koré, con el que se casó tras divorciarse de su primer marido. 



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112114

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

política (Dei, 1997; Jacob, 2022; Jurado, 2022). Además de minimizar este 
compromiso político de las mujeres, tampoco se suele poner de relieve el aspecto 
simbólico de las protestas: en el momento de los sucesos, los periodistas locales 
apenas mencionaron y la prensa extranjera ignoró por completo la poderosa 
retórica ritual a la que apelaban regularmente las manifestantes, obviando el 
potente simbolismo y el significado profundo de esta forma de rebelión que 
implicaba desfilar embadurnadas en caolín blanco o desnudas, empuñando 
ramas (Grillo, 2012). 

Las evidencias escritas sobre la acción anticolonial de las marfileñas 
desaparecen a principios de la década de los 50 del siglo pasado (Jacob, 2022). En 
el caso concreto de las militantes del PDCI, su capacidad de movilización acabó 
neutralizada por la acción del feminismo oficial, facilitada por el sistema de partido 
único instaurado por el primer presidente del país independiente, Félix Houphouët 
Boigny. Su esposa, Thèrese, fundó la Asociación de Mujeres Marfileñas (AFI), que 
acabó ejerciendo como «una sección de animadoras en vez de ser promotoras 
activas de empresas económicas significativas entre las marfileñas» (Dei, 1997: 
p. 210). Con el paso de los años, los puestos femeninos de responsabilidad en 
el gobierno y el PDCI acabaron en manos de una élite conectada a los hombres 
en el poder, normalmente educadas y con una buena posición económica por 
cuna o por matrimonio, mientras que se relegaba a los márgenes a las antiguas 
combatientes por la independencia, conscientes políticamente, normalmente de 
extracto social y educativo inferior (Dei, 1997).

Las prácticas a las que nos referimos en este artículo pueden caracterizarse 
como otra forma de resistencia organizada y siguen formando parte del paisaje 
de las protestas sociopolíticas en Costa de Marfil hoy: de hecho, volvieron a 
concitar el interés público en 2002, a raíz del golpe de Estado del 19 de septiembre 
y la posterior rebelión armada (Grillo, 2012). También en 2003, en plena crisis 
franco-marfileña, se documentó que un grupo de mujeres desnudas impidió al 
primer ministro francés Dominique de Villepin abandonar el palacio presidencial 
marfileño y orinó sobre las ruedas de su coche (Grillo, 2012). Las marfileñas 
recurrieron al desnudo en 2004, en las protestas consecutivas al episodio en el 
que la aviación francesa ametralló las calles y los puentes de Abiyán mientras los 
habitantes de la ciudad se manifestaban, desarmados, contra ellos. Se informó 
sobre manifestaciones de este tipo en 2008, en protesta por la subida de los precios, 
y el desnudo estuvo, igualmente, presente en la rebelión antigubernamental 
del verano de 2020, originada por la decisión del presidente del país, Alassane 
Ouattara, de presentarse a un tercer mandato no autorizado por la Constitución. 

4. COMPARATIVA SOBRE EL DESNUDO EN CONTEXTOS NO 
MARFILEÑOS

El desnudo femenino se inscribe en los anales de la historia universal, donde 
se representa a través de figuras como la de Lady Godiva en la Inglaterra del siglo 
xiii, los doukhobors (pacifistas rusos) en el Canadá de principios del siglo pasado o 



 
Ángeles Jurado Quintana

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 115

las Femen de nuestros días (Tamale, 2021). Las africanas se desnudan en el espacio 
público por razones sociopolíticas a lo largo y ancho de todo el continente: las 
nigerianas se desnudaron en 1929 frente a los colonos británicos; Pauline Opango 
Lumumba, tercera esposa de Patrice Lumumba, protestó de esta forma contra el 
asesinato de su esposo en 1961; las keniatas se desnudaron contra el gobierno de 
Daniel Arap, guiadas por la premio Nobel de la Paz Wangari Maathai, a finales 
del siglo pasado; las nigerianas reincidieron en 2002, al enfrentarse a la industria 
petrolera en el Delta del Níger, y las centroafricanas protestaron así contra la 
violencia entre cristianos y musulmanes en 2014 (Sigue et al., s. f.). 

La desnudez ritualizada aparece en textos de ficción de Ousmane Sembene, 
Ngugi wa Thiongo, Obinkaram Echewa, Buchi Emecheta o Francis Bebey, además 
de reflejarse en las memorias de Henriette Dagri Diabaté o en los estudios sobre 
la disidencia femenina en Costa de Marfil firmados por autores como Ndri Assie-
Lumumba o Catherine Coquery-Vidrovitch (Diabaté, 2016). Naminata Diabaté 
(2016) menciona incluso una viñeta alusiva al tema sobre las mujeres de Ruanda, 
incluida en el clásico de la psicóloga norteamericana Clarissa Pinkola Estés 
titulado Mujeres que corren con los lobos.

Las académicas Florence Ebila y Aili Marie Tripp exploran la exhibición pública 
del cuerpo desnudo femenino frente a la autoridad represiva en los movimientos 
de protesta contemporáneos por la paz, los derechos humanos y la democracia en 
África, examinando los significados simbólicos que subyacen en estas prácticas 
(2017). Ebila y Tripp se centran en las protestas de 2015 en el distrito de Amuru, en 
el norte de Uganda, y afirman que se trata de «un tema que está ausente tanto en 
los estudios feministas sobre los movimientos de mujeres como en la teoría de los 
movimientos sociales» (p. 29). Naminata Diabaté (2016) opina que estas prácticas 
no se han analizado todavía ni se comprenden adecuadamente, a pesar de su 
presencia extendida en diferentes sociedades africanas. Diabaté observa que los 
periodistas que cubren estos temas en los medios locales no alcanzan a informar 
sobre su carácter ni las mujeres que participan en estas acciones quieren o pueden 
explicarse adecuadamente. Mpho Mathebula (2024, 2024b) estudia estas prácticas 
con un enfoque feminista, con la intención declarada de probar que no son solo 
actos de desesperación ni tácticas de choque: «tienen sus raíces en una larga 
tradición de resistencia y descolonización, que se nutre del poder generacional 
y las expresiones emocionales y son una táctica feminista que encarna tanto la 
vulnerabilidad como la fuerza, utilizando el cuerpo como espacio de resistencia 
y empoderamiento». En esa misma línea de trabajo, Jessica Mandanda (2023) 
puntualiza que, más allá de constituir una forma radical de resistencia, el desnudo 
público femenino es una herramienta de decolonialidad del activismo feminista.

En lo que concierne a la literatura académica en español, los análisis de estas 
prácticas no suelen incluir referencias a la espiritualidad o la maternidad. Celia 
Murias Morcillo (2020) señala que el activismo de la doctora en antropología 
ugandesa Stella Nyanzi, que acuñó el término «grosería radical» (radical rudeness), 
incluye el uso de prácticas subversivas anticoloniales tradicionales, entre las que 
destaca el desnudo y la utilización de lenguaje sexual e insultos. Sin embargo, 
Murias se centra en el ámbito político, de protesta contra el patriarcado y la 



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112116

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

deriva autoritaria del gobierno de su país, al «exponer la inequidad de poder 
camuflada en las normas morales y de buenas maneras» (p. 72). Sylvia Tamale 
(2021), académica también ugandesa a la que Murias Morcillo cita, ahonda en 
este aspecto cuando afirma que Nyanzi utiliza su cuerpo como un artefacto 
político y la vulgaridad como un elemento disruptivo de la «normalidad moral» 
establecida en los códigos culturales patriarcales ugandeses. El aspecto simbólico, 
inextricablemente vinculado a la maternidad, no aparece en el estudio de caso, 
igual que tampoco lo incluye Chris Taspcott en su descripción del desnudo 
público utilizado en las protestas de las mujeres del Movimiento Cinturón 
Verde (GBM), liderado por Wangari Maathai en Kenia (Alcalde y Ortiz, 2007). 
Taspcott, de hecho, confiere a esta estrategia la intención de atraer la atención 
pública internacional, algo que la emparentaría con la línea de activismo de la 
organización Femen y la alejaría de la forma en que esta práctica se concibe en 
muchas comunidades africanas.  

Para añadir más confusión a la percepción de esta forma tan particular de 
estar y manifestar agencia en el mundo, se asocia este tipo de manifestaciones 
a otras reconocibles en Occidente, donde Femen es el referente. Este grupo 
feminista, ucraniano en origen y que se internacionalizó viralmente a partir de 
2012, se hizo popular por una serie de demostraciones públicas en topless, que 
pasaron de concienciar sobre el turismo sexual en Ucrania a denunciar diversas 
manifestaciones del patriarcado en todo el mundo (Zychowicz, 2015). 

4.1. El desnudo femenino en otras culturas africanas

Ya se he precisado que la desnudez femenina en el ejercicio del contrapoder 
no es típica de una sociedad específica del continente africano y que, en la casi 
totalidad de África occidental y en diferentes pueblos en el sur e incluso en el 
centro del continente, las mujeres desfilan desnudas por razones políticas. 
Rosebell Kagumire (2024) postula que «la protesta desnuda es una herramienta 
cultural contra la opresión que es anterior al colonialismo», que se utilizó en el 
pasado como forma de resistencia contra el sistema de modales impuesto por los 
colonizadores y que hoy sufre el estigma del condicionamiento colonial patriarcal.

Abonga et al. (2020) consideran que el desnudo femenino público y colectivo 
implica una serie de poderes y agencias: biopoder, al demostrar que el Estado 
no puede disciplinar ni gobernar los cuerpos; poder simbólico, al desplazar la 
protesta del terreno político al terreno moral en una esfera pública militarizada 
(y masculinizada), y poder cosmológico, particularmente relevante para protestar 
contra regímenes represivos.

Como ya se ha mencionado, los ejemplos de la utilización del desnudo como 
expresión de protesta y vehículo de poder disruptivo son legión en el continente 
africano. Las mujeres del Imperio Oyo precolonial protestaron públicamente 
desnudándose ante los excesos del Bahsorun Gaa en los siglos xvii y xviii (Tamale, 
2021). Como se citó anteriormente, en la Guerra de las Mujeres de 1929, miles de 
mujeres igbo realizaron un gesto colectivo de «avergonzamiento genital» (genital 



 
Ángeles Jurado Quintana

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 117

shaming), mostrando sus nalgas desnudas a soldados y administradores coloniales 
británicos en protesta por impuestos a las mujeres y la incursión colonial en 
Igboland (Diabaté, 2016). En ese mismo país, en 1930, miembros de la Unión de 
Mujeres de Abeokuta, en el sureste nigeriano, se expresaron semidesnudas contra 
la política del gobernante local, el alake, forzándole al exilio (Diabaté, 2016). En 
1958 se documenta la práctica del anlu, en el Camerún moderno, que se expresa a 
través de la acción concertada de una red de mujeres que castigan la transgresión 
de las normas sociales y, en esta ocasión concreta, emprendieron una campaña de 
tres años contra el poder colonial, usando tanto el desnudo como la constitución 
de un tribunal de mujeres y un «gobierno en la sombra» también femenino 
(Tamale, 2021).  En Durban, en 1959, las sudafricanas protestaron contra la Ley de 
Cerveza Nativa de 1908, que les prohibía elaborar cerveza tradicional, atacando 
cervecerías estatales y, en un audaz acto de desafío, exhibiendo sus cuerpos al 
enfrentarse a las barricadas policiales (Mathebula, 2024, 2024b). En 1990, en los 
últimos días del apartheid, las mujeres de Dobsonville, Soweto, se desnudaron 
frente a las excavadoras para evitar que demolieran sus casas (Msimang, 2016). 
En 1992, madres kenianas de presos políticos hicieron una huelga de hambre y 
se desnudaron en el parque Uhuru (Libertad) de Nairobi, exigiendo la liberación 
inmediata de sus hijos (Mandanda, 2023). 

Más recientemente, en septiembre de 2001 y en pleno proceso electoral en 
Gambia, un grupo de mujeres desnudas realizó un ritual similar que pretendía 
denunciar el sacrificio de un animal por parte de miembros de la oposición con 
propósitos electorales (Diabaté, 2016). En 2003, las activistas liberianas por la paz, 
acampadas en los alrededores del hotel de Accra (Ghana) donde se mantenían las 
conversaciones de paz entre Charles Taylor y los grupos rebeldes, amenazaron 
con arrancarse las ropas si los negociadores intentaban abandonar el lugar sin 
llegar a un acuerdo (Berger, 2014). También en Ghana, pero en el año 2008, 
refugiadas liberianas se manifestaron y mostraron sus genitales en público para 
exigir mejores condiciones para el retorno a su país (Diabaté, 2016). Las togolesas 
de la oposición se desnudaron en las manifestaciones que se organizaron a raíz 
de los cambios constitucionales promovidos por el presidente Faure Gbassingbé 
y que consideraron un golpe de Estado legal en 2005 (Ananissoh, 2024). «Se 
sentaron en el suelo y se arrastraron sobre las nalgas, en una señal de maldición 
para un régimen que no dudaba en abatir a mujeres y a niños, sin distinción, con 
su salvajismo de costumbre», según explica el escritor togolés Théo Ananissoh.15

La lista prosigue en las dos décadas del siglo que vivimos. En 2012, un grupo 
de mujeres activistas políticas se desnudaron hasta quedar en sostén frente a la 
estación central de policía en Kampala para protestar por la agresión sexual a la 
líder de la oposición Ingrid Turinawe por parte de la fuerza policial ugandesa 
(Mandanda, 2023). En julio de 2013, casi cien mujeres caminaron desnudas por 
Kokoritown, en el estado de Delta, para protestar contra el «inaceptable asedio» a 
su comunidad por parte del ejército nigeriano (Alozie, 2020). El campus de Rhodes, 
en Grahamstown, y el de la Universidad de Witswatersrand, en Johannesburgo, 

15 Theo Ananissoh es un escritor togolés. Sus declaraciones se recogen en una entrevista telefónica 
realizada el 23 de septiembre de 2024.



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112118

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

acogieron marchas de estudiantes en toples en 2015 y 2016, en protesta por la 
violencia sexual en el ámbito universitario sudafricano (Msimang, 2016) y como 
parte de las movilizaciones enmarcadas en la etiqueta #FeesMustFall. El 20 de 
mayo de 2017, algunas mujeres del Pueblo Indígena de Biafra se desnudaron en 
una protesta en Abiriba, estado de Abia, contra un presunto ataque del ejército 
nigeriano (Alozie, 2020). En 2020, las mujeres del sur de Kaduna, también en 
Nigeria, emplearon sus cuerpos desnudos para denunciar los ataques de bandidos 
armados a su comunidad, siguiendo una tradición en la que abundan ejemplos 
como el recogido en la obra When women go naked, de Pat Obi, que se sitúa en 
Igboland, o el ya citado de las mujeres del Delta del Níger, también en Nigeria, en 
2002 (Obasa, 2020). Rosebell Kagumire (2024) añade al catálogo que, en septiembre 
de 2024, tuvieron lugar en Kampala protestas desnudas para exigir la dimisión de 
la portavoz parlamentaria Anita Among, implicada en casos de corrupción. En 
ese mismo año, mujeres del Sindicato Sudafricano de Trabajadores de Limpieza, 
Seguridad y Afines organizaron una protesta similar por la extinción repentina 
de sus contratos con empresas de seguridad privadas (Mathebula, 2024, 2024b).

Tradicionalmente, entre los igbo y los yoruba de Nigeria, desnudarse en el 
ámbito familiar simboliza una maldición dirigida a sujetos específicos, como hijos 
que se ausentan de la escuela o maridos desleales (Alozie, 2020). Sin embargo, 
la desnudez de las mujeres, especialmente de madres y abuelas, trasciende el 
marco de una táctica histórica y simbólica de «vergüenza» para romper con las 
nociones dominantes que representan sus cuerpos como pasivos, impotentes o 
como objetos sexuales en venta e incluso simboliza, en ocasiones, su disposición 
a morir por una causa (Alozie, 2020). Las ciudadanas de a pie han recurrido a 
la desnudez como forma de protesta pública colectiva en lugares como Uganda 
cuando no parece haber alternativas como consecuencia de la militarización y la 
reducción del espacio democrático y estas protestas se han producido, a menudo, 
en relación con la enajenación de tierras, en situaciones en las que se desplaza a 
comunidades a la fuerza (Abonga et al., 2020). 

La urbanización, las colonizaciones culturales y religiosas y la globalización 
galopante están influyendo en la percepción de estas acciones, que tropiezan con 
la incomprensión de los gobiernos y el desconocimiento de un sector cada vez 
mayor de la población. Por ejemplo y según advierte Dagauh Komenan (2024), los 
rebeldes que asesinaron a las bailarinas de Sakassou no respetaron el tabú asociado 
al adjanou porque sus creencias (en este caso, musulmanas) desacralizaban este 
ritual a sus ojos. Igualmente, tanto la islamización como el proselitismo cristiano 
han contribuido a desacralizar a las mujeres como puente entre lo divino y lo 
humano, arrebatándoles el poder inherente que, por el hecho de poder ser 
madres, ostentan en algunas culturas africanas y que las protege de los abusos 
(Komenan, 2024). De hecho, no sería ilógico aventurar que esta desacralización 
de las mujeres provoca un recrudecimiento en la violencia sexual y la violencia 
machista que viven muchas comunidades africanas. Se podría deducir también 
que la prostitución y los diferentes tipos de abuso hacia las mujeres encuentran 
abono para crecer exponencialmente en sociedades en las que el cuerpo femenino 



 
Ángeles Jurado Quintana

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 119

se sexualiza, cosifica y convierte en reclamo publicitario o mercancía, perdiendo 
su sacralidad.

«Tanto en Occidente como entre los urbanitas modernos del continente 
africano, muchas personas no saben mucho de las prácticas que mencionamos 
en este artículo», aprecia Hortense Djomeda (2024).16 Djomeda teme que los 
jóvenes togoleses de los entornos urbanos no tomaran en serio la utilización de 
los desnudos públicos femeninos, comunes en las manifestaciones contra el poder 
de los años 90 y principios de este siglo, y que cada vez más gente no comprenda 
el carácter profundamente sagrado de este tipo de prácticas.

Frente a quienes celebran a las mujeres que se sirven de estas armas como 
sujetos autodeterminados, Naminata Diabaté sitúa a líderes religiosos extremistas, 
estadistas poscoloniales, periodistas radicales y blogueros que «las fustigan por 
su incapacidad para hablar el lenguaje de la modernidad y tachan sus modos de 
contestación de inmorales y retrógrados» (p. 61). Según Diabaté, el hecho de que 
líderes públicos y de opinión confundan este modo de participación política con el 
atraso y la inmoralidad refleja su rechazo de las prácticas culturales tradicionales 
(que normalmente defienden en sus discursos, trufados de guiños a supuestos 
valores africanos) y traiciona su deseo de controlar a los sujetos rebeldes. 

Coinciden con ella autoras como Sylvia Tamale (2021), Mpho Mathebula 
(2024, 2024b) y Funmilayo Obasa (2020). La primera señala que los colonos 
emplearon métodos para aculturizar a los pueblos africanos e impregnarlos con 
creencias occidentales, como el proselitismo religioso, el sistema educativo formal 
y la criminalización de la «inmoralidad». De esta manera, prosigue, la desnudez 
y la semidesnudez que formaban parte de la vida normal de la gente colonizada 
dejó se ser la norma y se consideró que vestirse era un símbolo de progreso o 
modernización, de tal forma que las sociedades africanas que se resistieron 
a los códigos de vestimenta occidentales, como los karamojong o los san, se 
perciben como «atrasadas» o «primitivas» (Tamale, 2021). La segunda observa 
que tanto islam como cristianismo reemplazaron muchas prácticas y creencias 
tradicionales africanas, obligando a las mujeres a cubrirse el cuerpo, al considerar 
la desnudez como vergonzosa o inapropiada según los estándares morales 
extranjeros (Mathebula, 2024, 2024b). La tercera afirma que se nos enseña a ver las 
protestas desnudas como algo degradante, inmoral y primitivo y que, debido a la 
proliferación de religiones ajenas al contexto africano, el cuerpo femenino se ha 
politizado, sexualizado y santificado de tal manera que ya no pertenece a quien lo 
habita: islam y cristianismo consideran el cuerpo de la mujer como templo para 
Dios o el esposo, negándole su agencia, pertenencia y poder propios. «En una 
sociedad tan reprimida sexualmente como la nuestra, las protestas desnudas están 
entre las más importantes, el último recurso de las mujeres cuando otros medios 
han fallado», apostilla. «Las mujeres ya no se avergüenzan de su desnudez, sino 
que se avergüenza a los agresores por fallar en sus funciones» (Obasa, 2020). 

16 Hortense Djomeda es una filóloga togolesa, especializada en feminismos y literaturas africanas. Su 
aportación a este artículo llega a través de una entrevista telefónica realizada el 23 de septiembre de 
2024.



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112120

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

Diabaté (2016) opina que, con el resurgimiento de las aspiraciones democráticas, 
la reclamación de una nueva descolonización y la creciente precariedad fruto 
de la universalización del modelo neoliberal, África subsahariana experimenta 
una politización al alza y el recrudecimiento de la militarización de los cuerpos 
femeninos desnudos. Esta tendencia rebasa las fronteras del Estado poscolonial 
africano en 2012, cuando grupos de marfileñas se manifiestan en Francia, 
utilizando paños menstruales manchados, para protestar contra las prácticas 
neocolonialistas galas y de Naciones Unidas en su país (Diabaté, 2016).

4.2. El desnudo femenino y las emociones

Autoras como Obasa (2020) recuerdan que la desnudez es un medio que 
las mujeres utilizan en el continente africano para impartir justicia, castigar a 
los infractores con maldiciones invisibles y ejercer el poder que la sociedad les 
ha negado. Sin embargo, y más allá de la maldición o la bendición, el contexto 
también resignifica la desnudez en algunos casos y modos de expresión en 
culturas específicas, como la del país beté. 

Michelle Tanon-Lora (2024) señala que, además de utilizarse para maldecir, 
la desnudez se usa como «símbolo para expresar emociones importantes: ira, 
dolor extremo, luto». Según precisa, una mujer puede manifestar su cólera dando 
rienda suelta a sus emociones hasta el punto de dar volteretas, rodar por el suelo 
y desnudarse, poniendo en práctica lo que se denomina «Wly sibolé yè» en el 
contexto de los funerales. «Esta codificación emocional tiene lugar en un espacio 
público ante testigos para comunicar sentimientos desbordantes en casos de ira o 
dolor» (Tanon-Lora, 2024). En el pasado, desnudarse era una forma de expresar la 
gravedad de la situación que se denunciaba, según señala Tanon-Lora (2024), que 
añade que, en caso de luto, las mujeres se embadurnaban el cuerpo con barro o 
arcilla y se dirigían en procesión al lugar del duelo para llorar al difunto. «Cuando 
era niña, aún recuerdo estas procesiones funerarias de plañideras, con el torso 
desnudo y el cuerpo embadurnado de tierra roja o barro», rememora. «Hoy ya no 
se desnudan por completo. Siguen llevando sujetador y enaguas, e incluso en los 
pueblos, rara vez se pintan con barro» (Tanon-Lora, 2024).

Autoras como Mathebula (2024, 2024b) afirman que la ira expresada en las 
protestas públicas en los campus sudafricanos no es aleatoria, ya que hunde sus 
raíces en un sentimiento colectivo e histórico de injusticia, y las relaciona con 
la frustración por ser excluidas de la educación superior, a la que se suman 
experiencias generacionales más amplias de violencia de género, racismo y 
privación económica. «La ira se convirtió en una forma de afirmar el control sobre 
sus cuerpos en espacios donde su presencia había sido marginada, ignorada o 
activamente reprimida», afirma. «Al canalizar su ira, estas mujeres redefinieron 
su relación con sus propios cuerpos y los espacios públicos que ocupaban. Sus 
protestas pusieron de relieve la conexión entre la ira personal y la opresión 
sistémica». Mathebula (2024, 2024b) no se limita, sin embargo, a asociar el desnudo 
con la ira: también lo vincula a la alegría. «Las mujeres suelen experimentar una 



 
Ángeles Jurado Quintana

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 121

sensación de alegría y empoderamiento al lograr los objetivos de sus protestas», 
enfatiza. «Esta alegría no es solo un sentimiento personal, sino colectivo, que une 
a las mujeres. La alegría es una forma de resistencia en sí misma, ya que desafía la 
narrativa de las mujeres como víctimas pasivas» (Mathebula, 2024, 2024b).

Finalmente, y más allá del aspecto público de estas manifestaciones, menor 
interés recibe el uso del desnudo como arma psicológica y mística contra los 
abusos en el ámbito privado. Naminata Diabaté (2016) menciona cómo fue 
testigo de prácticas de desnudo público en Abiyán durante su infancia y apunta 
que sus protagonistas eran normalmente mujeres analfabetas y vulnerables 
económicamente que se defendían así del abuso verbal y físico y castigaban a sus 
perpetradores. Según Diabaté, estas mujeres usaban sus cuerpos, capitalizando 
el miedo que los hombres de la comunidad tienen a la sexualidad femenina, que 
les enseñaron a percibir como peligrosa. Exhibir partes del cuerpo que son tabú, 
amenazar a un hombre con paños menstruales o tocar la comida de un hombre 
o su ropa con secreciones consideradas «repugnantemente sexuales» podía hacer 
que escuchara o se plegara en instancias en las que fracasaron otros mecanismos 
de resistencia (Diabaté, 2016). Diabaté asocia esta experiencia de infancia a las 
enseñanzas de su cultura, malinké y musulmana, en la que la madre tiene un 
poder especial, la habilidad de invocar una maldición con sus genitales y su 
pecho, que podría materializarse en forma de un futuro arruinado, la locura o la 
muerte.  

En este mismo sentido, estudios como el de Abonga et al. (2020) se centran en 
el norte de Uganda y en contextos interpersonales e individuales, mencionando 
la práctica en la que una persona -normalmente una anciana- deja al descubierto 
un pecho o unos genitales desnudos y, apuntando con él a la parte infractora, 
lanza maldiciones verbales como: ‘Yo soy quien te dio la vida, si eres tú quien ha 
robado este dinero, entonces seguirás robando toda tu vida y no podrás parar’. 
Esta maldición se entiende como un último recurso, un acto que rompe los lazos 
sociales y puede incluso matar a su víctima. Según Abonga et al. (2020), las 
ancianas suelen utilizar esta fórmula para castigar a los jóvenes o niños que se 
han negado repetidamente a adherirse al orden social gerontocrático de género. 
En muchas culturas, coincide Jessica Mandanda (2023), contemplar el cuerpo 
desnudo de madre, abuela o anciana se considera la peor maldición: los hombres 
que se atreven a hacerlo se vuelven locos, impotentes, ciegos o mueren.

Por su parte, el escritor Theo Ananissoh (2024) hace una diferencia entre la 
maldición que se lanza voluntaria y públicamente y otra más sutil, ligada a un 
contexto preciso, puesto que la desnudez no es sagrada per se, sino que se torna 
sagrada en virtud de las circunstancias. «Por ejemplo, una mujer casada que 
muestre sin querer su desnudez a alguien que la esté cortejando es algo muy grave. 
Es como si ya hubiera habido sexo. Tendrá que pasar por ritos de purificación y 
su marido podría repudiarla», advierte (Ananissoh, 2024).  Según el autor, este 
tipo de indiscreción se da en determinadas circunstancias, como cuando una 
mujer está mal sentada o se le cae el paño con el que se cubre (Ananissoh, 2024). 
También cuando una madre muestra la vagina a su hijo o incluso su ablakón, ya 
sea voluntaria o involuntariamente (Ananissoh, 2024). «Decimos que va a llegarle 



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112122

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

una desgracia al niño si no realizamos ceremonias de purificación», subraya. «Es 
como si cometiera un acto incestuoso, porque nació de ahí y no debe mirar ahí. Es 
impuro, un tabú, y va a atraerle una desgracia» (Ananissoh, 2024).

5. CONCLUSIONES

La desnudez pública de las africanas es un fenómeno complejo y cargado 
de connotaciones, matices y variables, que se liga a creencias espirituales y 
filosóficas compartidas a lo largo y ancho del continente africano. En el caso de 
Costa de Marfil, este desnudo se interpreta a través del prisma de la maternidad 
empoderadora, de los genitales femeninos como fuente de poder por su capacidad 
de crear vida y de la mujer como ser místico, que ejerce de puente vivo entre el 
mundo material y el espiritual. 

La exhibición pública y voluntaria de los atributos femeninos ligados a la 
maternidad puede significar una maldición contra un enemigo de la comunidad, 
individual o colectivo, y una bendición para los aliados que apoyan a dicha 
comunidad. Como señala Naminata Diabaté, no se trata de una práctica pacífica, 
sino de un arma psicológica y espiritual, la más poderosa posible y el último 
recurso entre las mujeres, que se usa en una situación desesperada y que tiene 
intención ofensiva.  

Opinamos que la interpretación  de estas prácticas en nuestro marco de estudio 
debe incluir, entre otras muchas variables y capas: 1) la supervivencia de prácticas 
tradicionales anteriores a las colonizaciones y la islamización, 2) la resistencia de 
creencias espirituales que empoderan a las mujeres con el reconocimiento de la 
maternidad y del sexo femenino y 3) la perpetuación de formas de organización 
colectiva y participación pública en los asuntos de la comunidad que las mujeres 
privilegian desde tiempos inmemoriales. 

Estas prácticas sobreviven, a pesar de la incomprensión exterior y de 
sus propias sociedades, al embate de las colonizaciones, otras religiones y la 
modernidad globalizadora y de diferentes dinámicas sociales globales y locales 
que redundan en que el cuerpo de la mujer viva un proceso de mercantilización y 
devaluación que lo desacraliza.

La literatura académica euronorteafricana sobre los significados más 
profundos del desnudo femenino en las sociedades africanas escasea y tanto 
académicos como periodistas suelen centrarse en lo meramente descriptivo, en 
el carácter político de lo que se considera otra forma de protesta, homologable 
a prácticas que conocemos en Occidente, o en el aspecto de denuncia frente 
al patriarcado u otras injusticias. El sustrato de conocimientos y creencias 
compartidas por muchas comunidades africanas y el aspecto simbólico que liga 
esta desnudez a la sacralidad de las mujeres, el poder de las madres y los procesos 
naturales de la vida quedan normalmente fuera de sus análisis.

En un momento en que proliferan los movimientos que reivindican un 
segundo proceso de descolonización y los activismos africanos, incluidos los 



 
Ángeles Jurado Quintana

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 123

feminismos, encuentran referentes en estructuras, figuras e historias precoloniales, 
el espacio sociopolítico africano se abre, una vez más, al sincretismo: a una 
combinación novedosa y pragmática de lo tradicional con lo moderno para 
responder a los desafíos del siglo xxi. Las mujeres tienen una centralidad en estas 
nuevas configuraciones sociopolíticas, como sujetos activos y con agencia que 
participan de ese espacio público en sus propios términos. En este contexto, es 
necesario profundizar en las prácticas que utilizan y comprender su trasfondo y 
sus matices, dejando la mirada eurocéntrica a un lado para abrazar la sofisticación 
de otras formas de ser y estar en el mundo. 

6. REFERENCIAS

6.1. Fuentes orales / Entrevistas

Theo Ananissoh, 23 de septiembre de 2024 (entrevista telefónica).
Evelyne Diomandé, 19 de septiembre de 2024 (entrevista telefónica).
Hortense Djomeda, 23 de septiembre de 2024 (entrevista telefónica).
Dagauh Komenan, 28 de agosto de 2024 (entrevista personal).
Michelle Tanon-Lora, 20 de septiembre de 2024 (entrevista telefónica).
Jean-Arsène Yao, 23 de septiembre de 2024 (entrevista telefónica).

6.2. Bibliografía

Abonga, Francis, Kerali, Raphael, Porter, Holly y Tapscott, Rebecca (2020): The 
power of naked protest in a shrinking democratic space. LSE. Recuperado 
9 de julio de 2025, de https://eprints.lse.ac.uk/103556/1/the_power_of_
naked_protest_africa_at_LSE.pdf 

Aidoo, Ama Ata  (1998): The African Woman Today. En  Nnaemeka, 
O. (ed.),  Sisterhood, Feminisms, and Power: From Africa to the Diaspora. Trenton, 
NJ: Africa Research and Publications.

Allou, Koumé René  (2003): Confusion dans l’histoire des Baoulé, à propos de 
deux reines : Abraha pokou et Akoua Boni. Journal Des Africanistes, 73(1), 137-
143. DOI: 10.3406/jafr.2003.1332.

Alozie, Bright (2020): Undressing for redress: the significance of Nigerian women’s 
naked protests. The Conversation. Recuperado 9 de julio de 2025, de https://
theconversation.com/undressing-for-redress-the-significance-of-nigerian-
womens-naked-protests-144823 

Anniversaire / 12 ans après: (S.F.): Ce qui n’a jamais été dit sur la rébellion du 19 
septembre 2002. Abidjan.net News. Recuperado de https://news.abidjan.net/
articles/511075/anniversaire-12-ans-apres-ce-qui-na-jamais-ete-dit-sur-la-
rebellion-du-19-septembre-2002.



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112124

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

Berger, Iris  (2014): African Women’s movements in the twentieth century: A 
hidden story. African Studies Review, 57(3), 1-19. DOI: 10.1017/asr.2014.89.

Bidaseca, Karina  (coord.) (2016):  Genealogías críticas de la colonialidad en América 
Latina, África, Oriente.  Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de Ciencias 
Sociales.

Boum, Hemley (2022): Los maquis. Tegueste: Baile del Sol.
Dangarembga, Tsitsi (2022): Black and Female. Londres: Faber & Faber.
Dei, Carlene H. (1997): Women and Grassroots Politics in Abidjan, Côte d’Ivoire. 

En  Mikell, G.  (ed.),  African feminism: the politics of survival in Sub-Saharan 
Africa. Philadelphia, PA: University of Pennsylvania Press.

Diabaté, Naminata  (2016): Women’s naked protest in Africa: Comparative 
Literature and Its Futures. En  Puri, S. y Castillo, D. A.  (eds.),  Theorizing 
Fieldwork in the Humanities: Methods, Reflections, and Approaches to the Global 
South. Londres: Springer.

Dieng, Rama Salla y O’Reilly, Andrea (2020): Feminist Parenting: Perspectives from 
Africa and Beyond. Toronto: Demeter Press. DOI: 10.2307/j.ctv11vcfbp

Ebila, Florence y Tripp, Aili  (2017): Naked transgressions: gendered symbolism 
in Ugandan land protests.  Politics Groups and Identities, 5(1), 25–45.  DOI: 
10.1080/21565503.2016.1273122

Esteva, Jordi (1999): Viaje al país de las almas. Valencia: Editorial Pre-Textos.
Goulehedi, Kinva V. J. A.  (2020): Resolución tradicional de conflictos entre las 

poblaciones we (Oeste de Costa de Marfil – Este de Liberia). En Komenan, 
D. (ed.), Guerra y paz en África. Visiones retrospectivas de un continente buscando 
la paz. Madrid: La Catarata.

Grillo, Laura S.  (2012): Female Genital Power in Ritual and Politics: Violation 
and Deployment in Southern Côte d’Ivoire. Society For Cultural Anthropology. 
Recuperado 14 mayo de 2012, de https://culanth.org/fieldsights/female-
genital-power-in-ritual-and-politics-violation-and-deployment-in-southern-
c%C3%B4te-divoire 

Jacob, Elizabeth (2022): Militant Mothers: Gender and the Politics of Anticolonial 
Action in Côte d’Ivoire. The Journal Of African History, 63(3), 348-367. DOI: 
10.1017/s0021853722000524.

Jurado, Ángeles (2017): Pokú y sus hermanas. En Rodríguez, M. C. (coord.), El iris 
de Lucy. Las Palmas de Gran Canaria: Centro Atlántico de Arte Moderno – 
CAAM.

Jurado, Ángeles (2022): Marie Koré, la mujer política y su banda.  Africaye. 
Recuperado 17 de marzo de 2022, de https://www.africaye.org/marie-kore-
la-mujer-politica-y-su-banda/

Jusu-Sheriff, Yasmin  (2013): Me parece que las universitarias no comprenden 
las conexiones entre ellas y las mujeres de las comunidades. En  Africana. 
Aportaciones para la descolonización del feminismo. Barcelona: oozebap. 

Kagumire, Rosebell  (2024): In Africa, nude protest lives on. New Internationalist. 
Recuperado 5 de diciembre de 2024, de https://newint.org/action/2024/
africa-nude-protest-lives

 



 
Ángeles Jurado Quintana

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 125

Mandanda, Jessica (2023): Understanding the Radicalism of Naked Protests as a 
Decoloniality tool. King’s College London. Recuperado 7 de agosto de 2023, de 
https://www.kcl.ac.uk/understanding-the-radicalism-of-naked-protests-
as-a-decoloniality-tool-for-feminist-activism 

Mathebula, Mpho (2024): Naked protests in South Africa: a psychologist explores 
the emotional power of this form of activism. The Conversation. Recuperado 
24 de octubre de 2024, de https://theconversation.com/naked-protests-in-
south-africa-a-psychologist-explores-the-emotional-power-of-this-form-of-
activism-238530

Mathebula, Mpho  (2024b): The emotional power of naked protests in South 
Africa.  Wits University. Recuperado 11 de noviembre de 2024, de https://
www.wits.ac.za/news/latest-news/opinion/2024/2024-11/the-emotional-
power-of-naked-protests-in-south-africa.html 

Msimang, Sisonke (2016): South Africa’s topless protesters are fighting shame on 
their own terms. The Guardian. Recuperado 5 de mayo de 2016, de https://
www.theguardian.com/world/2016/may/05/south-africas-topless-
protesters-are-fighting-shame-on-their-own-terms 

Murias Morcillo, Celia  (2020): Activismos feministas en África. tendencias 
y estrategias de los nuevos movimientos. En  Domínguez de Olazábal, I. Y 
Aimé González, E. (eds.), Informe África 2020: Transformaciones, movilización y 
continuidad. Madrid: Fundación Alternativas.

Nnaemeka, Obioma (ed.) (1998): Sisterhood, Feminisms, and Power: From Africa to the 
Diaspora. Trenton, NJ: Africa Research and Publications.

Obasa, Funmilayo  (2020): The radical politics of women’s bodies.  Africa Is A 
Country. Recuperado 15 de octubre de 2020, de https://africasacountry.
com/2020/10/the-radical-politics-of-womens-bodies 

Ogundipe, Molara  (2013): El término postfeminismo se está usando como si las 
necesidades del feminismo ya se hubieran alcanzado. Los estudios de género 
y el trabajo social no sólo se han convertido en una moda, sino también en 
una industria. En Africana. Aportaciones para la descolonización del feminismo. 
Barcelona: oozebap. 

Orjinta, Ikechukwu A.  (2014):  Liberation literature and liberation feminism for 
Africa. Munich: GRIN Verlag.

Pereyra, Verónica y Mora, Luis (1999): Las voces del arco iris. Textos femeninos 
y feministas al sur del Sahara. Mujer Palabra. Recuperado de https://www.
mujerpalabra.net/creadoras/derivadas/creadoras_africanas2.htm 

Salami, Minna  (2019): Searching for my feminist roots. En Busby, M.  (ed.), New 
Daughters of Africa: An International Anthology of Writing by Women of African 
Descent. Nueva York: Amistad Press.

Serbin, Sylvia  (2017):  Reinas de África y heroínas de la diáspora negra.  Barcelona: 
Wanafrica Ediciones.

Sigue, Moubassiré, Nebie, Gaoussou y Bacye, Fidèle Y.  (s.f.): Corps de femme, 
symbolisme et exercice de contre-pouvoirs légitimes au Burkina Faso. Nzassa-
Revue. Recuperado 30 de octubre de 2024, de https://www.nzassa-revue.



Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112126

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

net/admin/img/paper/32.%20SIGUE%20Moubassir%C3%A9%20et%20al..
pdf 

Sipi, Remei (2018): Mujeres africanas. Más allá del tópico de la jovialidad. Barcelona: 
Wanafrica Ediciones.

Tamale, Sylvia  (2020):  Decolonisation and Afro-Feminism.  Wakefield, Canadá: 
Daraja Press.

Tamale, Sylvia  (2021): Nudity, Protest and the Law in Uganda. Feminist Africa. 
Recuperado 9 de abril de 2021, de https://feministafrica.net/2019/10/17/
nudity-protest-and-the-law-in-uganda/ 

Tripp, Aili  (2017): How African feminism changed the world.  African 
Arguments. Recuperado 8 de marzo de 2017, de https://africanarguments.
org/2017/03/08/how-african-feminism-changed-the-world/ 

Zychowicz, Jessica (2015): Performing Protest: Femen, Nation, and the Marketing 
of Resistance. Journal Of Ukrainian Politics And Society, 1(1), 79-104.




	1-VEG_2026_1_PORTADA
	2_VEG_2026_1_PORTADILLA_NUMERO
	3-VEG_2026_1_CREDITOS
	4-VEG_2026_1_SUMARIO_DEFINITIVO_IVAN
	VEG_2026_1_01z_PORTADILLA_DOSSIER
	VEG_2026_1_06 JURADO
	VEG_2026_1_Z_CONTRAPORTADA_FINAL



