Dossier

Estudios Africanos, Enfoques multidisciplinares desde las
Humanidades y las Ciencias Sociales

African Studies, Multidisciplinary Approaches from the
Humanities and Social Sciences



Vegqueta. Anuario de la Facultad de Geografia e Historia
26 (1), 2026, 97-126

eISSN: 2341-1112
https://doi.org/10.51349/veq.2026.1.06

Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos: el caso
de la desnudez publica en Costa de Marfil (1949-2020)

Women's strategies of dissidence in African contexts: the case of public nudity
in Cote d’Ivoire (1949-2020)

Angeles Jurado Quintana
Universidad de Las Palmas de Gran Canaria
https:/ /orcid.org/0000-0002-1414-0341
angeles juradol01@alu.ulpgc.es

Recibido: 15/07/2025; Revisado: 02/12/2025; Aceptado: 10/12/2025

Resumen

Este articulo examina las propuestas de resistencia articuladas por mujeres en el espacio ptiblico de
Costa de Marfil entre los afios 1949 y 2020, centrdndose en la exhibicién voluntaria del desnudo y
otras practicas relacionadas con el cuerpo femenino, utilizadas en protestas colectivas contra sistemas
de opresién, abusos de autoridad e injusticias. Conecta la contribucién de las marfilefias en las
luchas contra la expansién colonial, por la independencia y contra politicas represivas poscoloniales
con creencias simbolicas y practicas anteriores a la colonizaciéon francesa. Contrastara la vision
eurocéntrica (que tiende a ser descriptiva, centrada en la sexualidad y que asimila estas practicas
a acciones occidentales) con una perspectiva afrocéntrica, que las concibe como arma espiritual y
psicolégica vinculada a la maternidad.

Palabras clave: Desnudo, movimientos sociales, Costa de Marfil, Africa, mujeres africanas.

Abstract

This article examines the proposals for sociopolitical resistance articulated by women in the public
space of Cote d’Ivoire between 1949 and 2020, focusing on the use of public and voluntary display of
nudity and other practices related to the female body, employed in collective protests against systems
of oppression, abuses of authority, and injustices. The main objective is to connect the contribution
of Ivorian women in struggles against colonial expansion, for independence, and against current
repressive policies with symbolic beliefs and practices that predate French colonization. It seeks to
contrast the Eurocentric view of these practices (which tends to be descriptive, focused on sexuality,
and assimilates them to Western actions) with an Afrocentric perspective, which conceives them as a
spiritual and psychological weapon linked to motherhood.

Keywords: Nudity, Social Movements, Ivory Coast, Africa, African Women.

Copyright: © 2026 ULPGC. Este es un articulo de acceso abierto distribuido bajo los términos
de la licencia Creative Commons Atribuciéon-NoComercial-SinDerivar (by-nc-nd) Spain 3.0.

97



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

1. INTRODUCCION

Este articulo versara sobre propuestas de protesta sociopolitica articuladas
por mujeres africanas en el espacio publico, centrandose en el territorio hoy
conocido como Costa de Marfil y en practicas relacionadas con la desnudez
voluntaria del cuerpo femenino, de las que hay constancia documental entre los
siglos XX y XXI.

A tal fin, se examinara la cuestién especifica de la desnudez femenina en las
manifestaciones publicas contra las autoridades de Costa de Marfil, su ligazén con
lo espiritual y lo simbélico y su presencia en el &mbito sociopolitico entre los afios
1949y 2020 para, posteriormente, relacionar estas formas de expresioén publica con
la moralidad moderna marfilefia, tamizada por la influencia de la islamizacion,
la cristianizacién y la colonizacién, y analizar el impacto de una globalizacién
que cosifica los cuerpos de las mujeres, despojandolos de su sacralidad y, por
consiguiente, de su poder tanto en el &mbito publico como en el &mbito privado.

Nuestro texto se apoyard en la tesis de que, desde etapas histdricas
remotas hasta la actualidad, las africanas se organizan estratégicamente para
avanzar sus intereses politicos, econémicos y sociales, asi como para resistir los
ataques contra esos intereses (MuURiAs MorciLLO, 2020). Esta organizacion suele
articularse en redes que van desde las agrupaciones socioculturales, los gremios
y las organizaciones politicas o sindicales oficiales a sociedades secretas, cultos y
diferentes estructuras sociopoliticas y religiosas relevantes en sus comunidades.
La movilizacién femenina en el continente africano suele mostrar un marcado
caracter de reivindicacién comunitaria de derechos, posiblemente debido a la
existencia y el desarrollo de sistemas politicos y de pensamiento africanos que
giran alrededor de los principios del humanismo, el socialismo y el comunitarismo
(OryiNTA, 2014). La accién colectiva de las africanas se documenta desde antes de
las luchas de liberacién nacional y contra la colonizacién hasta nuestros dias y
hunde sus raices en estructuras, figuras e historias precoloniales.

Este articulo pretende conectar la contribucién de las marfilefias al combate
contra la dominacién colonial y por la independencia con creencias simbélicas y
préacticas anteriores a las colonizaciones y con resistencias actuales ante politicas
represivas en el Estado moderno. Tras definir un marco donde situar la accién
politica de las africanas de hoy en dia, pondra el acento en estrategias como la
exhibicién publica y voluntaria del desnudo, presente en algunos movimientos
colectivos de protesta y resistencia contemporaneos, y realizard un somero
recorrido por otros territorios y otros &mbitos mas alla de las calles de Costa de
Marfil.

Las acciones que describimos en este articulo se dan en contextos muy
especificos, codificadas de manera precisa, y se impregnan con un significado
simbdlico muy determinado desde una perspectiva africana, que no siempre se
capta en los andlisis de estas practicas elaborados desde una visién eurocéntrica.

98 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

1.1. Metodologia

Partiremos de la hipétesis de que la literatura sobre la materia que se
genera en la academia euronorteamericana tiende a ser descriptiva, centrarse
en la sexualidad y asimilarse a practicas aparentemente analogas que se dan en
Occidente (como las acciones de Femen), sin escarbar en las capas mas profundas
de nuestro objeto de estudio. Es una tendencia a la que no escapa la autora de
este texto, que —en sus primeros escritos sobre las manifestaciones contra las
autoridades coloniales francesas organizadas y ejecutadas por lideres politicas
marfilefas en diciembre de 1949 en Gran Bassam- despolitiz6 una marcha ptblica
de mujeres y menciond, apenas de pasada, la utilizacién en ella del desnudo y
los insultos profanos, despojandolos de su profundidad y carga simbdlicas y
desconectdndolos de una tradicién de utilizacién mistica del cuerpo por parte de
las marfilefias (JuraDpO, 2017).

Se contrastara esta vision, forzosamente mutilada e incompleta de la realidad,
con la afrocéntrica, que parte de una visién africana de los hechos y vincula el
desnudo femenino a la capacidad de dar vida y a creencias simbdlicas y religiosas
que lo sacralizan y dotan de un poder sobrenatural, comprendido a través de
diversas fronteras y culturas. También se analizard cémo el desnudo como
arma sigue presente en la escena publica (y privada) de Costa de Marfil y cémo
esta percepcién ofensiva y poderosa del desnudo, aunque todavia significativa
y compartida en Costa de Marfil, sufre un proceso de descrédito, borrado y
desacralizacion a través del continente africano, fundamentado enla radicalizacion
de los cultos monoteistas y su proselitismo y también en la globalizacién y el
devenir del cuerpo femenino en objeto de deseo de la pornografia, decoracién
banal o reclamo publicitario.

A pesar de que no se trata de una tematica novedosa, puesto que se aborda en
literatura cientifica en inglés y francés principalmente, ha sido poco estudiada en
espafiol y poco investigada en los contextos al sur del Sahara, salvo por un pufiado
de académicos mayoritariamente africanos o afrodescendientes, normalmente
mujeres. Para comprenderla mejor, se utilizaran las ciencias histéricas y otras
disciplinas, como la literatura, la sociologia y la antropologia, ademas de cruzar
diferentes fuentes y métodos de investigacion.

La presente investigacion se aborda desde una perspectiva cualitativa e
inductiva y se apoya en la revisién de la literatura de autores que investigan
estas cuestiones, en experiencias reflejadas en los medios de comunicacién, en
conversaciones con expertos y personas de referencia por su conocimiento de
Costa de Marfil y sus culturas y en nuestra propia observacién sobre el terreno.
Entre los entrevistados figuran, por tanto, expertos marfilefios conocedores de sus
sociedades y de las culturas de Africa occidental, cuyos testimonios se recogieron
a lo largo del afio 2024, en las fechas y formatos siguientes:

- Jean-Arséne Yao: Historiador marfilefio (entrevista telefénica, 23 de
septiembre de 2024).

- Dagauh Komenan: Historiador marfilefio (entrevista personal, 28 de agosto
de 2024).

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 99



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

- Michelle Tanon-Lora: Psicéloga marfileha especializada en sexualidad
(entrevista telefénica, 20 de septiembre de 2024).

- Evelyne Diomandé: Bailarina profesional marfilefia (entrevista telefénica,
19 de septiembre de 2024).

Al tratarse de unfenémeno que aparece alo largo y ancho de todo el continente
y aunque el articulo se sittie en Costa de Marfil entre los siglos xx y xx1, acudiremos
al pensamiento de autores, tanto del Norte como del Sur Global, que analizan la
cuestion en diferentes contextos geograficos, momentos histéricos y culturas. Por
tanto, se recurrié también a entrevistas a expertos togoleses, cuyos testimonios se
recogieron a lo largo del afio 2024, en las fechas y formatos siguientes:

- Theo Ananissoh: Escritor togolés (entrevista telefénica, 23 de septiembre
de 2024).

- Hortense Djomeda: Fil6loga y traductora togolesa (entrevista telefénica, 23
de septiembre de 2024).

La revisién de la literatura prioriza el pensamiento de autores africanos o
afrodescendientes y de académicos clave en debates sobre la decolonialidad,
mientras que las aportaciones de las fuentes orales consultadas se integran para
fortalecer la contribuciéon decolonial del articulo y ofrecer una comprensién
mas profunda del significado de estas practicas desde una perspectiva local.
La investigacién de campo consiste en la observacién de primera mano, las
conversaciones en diferentes contextos y las entrevistas periodisticas a personas
diversas durante distintas estancias en Costa de Marfil entre 2013 y 2023, que han
permitido a la autora hacerse una composicién de lugar sobre el terreno.

Aunque la observacién no fue la técnica principal de recoleccién de datos
primarios, si que resulté crucial para la demostraciéon de que la ciudadania
marfilefa percibe que lo mistico convive con lo prosaico en el pais, hecho que
refuerza el argumento central sobre la sacralidad del cuerpo femenino. Ejemplos
concretos observados in situ incluyen practicas reflejadas en los medios de
comunicacién locales y parte del conocimiento popular, como la utilizacién de
grigris (talismanes protectores) para evitar el mal de ojo, o el habito extendido
entre los parroquianos de los maquis (restaurantes/bares),' comprobable a simple
vista cualquier dia, de verter algunas gotas de alcohol en el suelo en honor a los
ancestros antes de beber, disfrazando la libacién de una operacién de limpieza del
vaso. Este tiltimo gesto aparece incluso en paginas de la literatura contemporanea
marfilefia, como las de la novela Camarada Papi, de Armand Gauz, donde figura
como una préctica espiritual reconocible por miembros del pueblo baulé en un
momento histérico previo de la colonizacién del pais por Francia.

Estos y otros elementos observados durante la investigacién de campo
ilustran que el sustrato de saberes e ideas con conexién con lo espiritual persiste en
la actualidad, haciendo ineludible analizar la desnudez como un arma espiritual y
psicoldgica de larga data y no como una simple manifestacién de libre albedrio o
una llamada de atencién a medios y sociedad.

1 Los maquis son pequefios restaurantes y bares al aire libre, tipicos de Costa de Marfil, equivalentes
a las terrazas en Espana.

100 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

1.2. Etica, posicionamiento y marco conceptual

Elestatus dela marfilefia varia segtin las creencias religiosas y las convenciones
sociales de su comunidad, en un pais que declaré su independencia de Francia en
1960 y que retine entre sus fronteras a mas de sesenta pueblos diferentes. En este
crisol de culturasimpregnado porla modernidad euronorteamericana, formateado
por siglos de diferentes colonizaciones culturales y religiosas y expuesto a la
globalizacién de nuestros dias, pervive todavia un sustrato de saberes e ideas
comprendido por todos, con conexién con lo espiritual y las tradiciones previas a
la colonizacién, que sacraliza el cuerpo femenino. En este contexto, la desnudez
en determinados marcos especificos como las manifestaciones callejeras, ciertos
bailes rituales y ciertos gestos con connotaciones reproductivas se despoja de
toda referencia a lo evidente y confiere una potestad superior a las mujeres,
imbuyéndolas de poder psicoldgico y simbdlico.

En nuestra investigacién citaremos términos académicos acufiados por
expertas como Naminata Diabaté, que se refiere a la «agencia desnuda» (naked
agency) para nombrar al poder de précticas como la desnudez colectiva femenina
en el entorno politico o Elizabeth Jacob, que utiliza la expresiéon «maternidad
publica» (public motherhood) para describir el (respetado) estatus de la mujer
inherente a la posibilidad de ser madre, y el concepto «activismo maternal»
(maternal activism), en alusién a la autoridad ptblica femenina, deudora de formas
de espiritualidad y simbolismos en los que el cuerpo de la mujer y la maternidad
tienen un lugar central. En el marco de nuestro articulo, interpretamos la disidencia
como una rebeliéon o protesta ante autoridades, sistemas de gobierno e incluso
injusticias y nos referimos como «afrocéntrico» al conocimiento acufiado por
académicos africanos, diasporicos o no, y por académicos afrodescendientes o con
una visién que parte de los saberes, sentires y estares africanos, enfrentando esta
perspectiva al conocimiento generado en la academia euronorteamericana, que
parte de los saberes, sentires y estares euronorteamericanos y sus interpretaciones
y observaciones del Otro africano.

Para la redacciéon de este articulo se obtuvo el consentimiento informado de
todos los expertos que contribuyen a la investigacién y sus aportaciones se citan
debidamente, garantizando la transparencia sobre el origen del conocimiento,
tanto en la revision de la literatura como en las entrevistas. Se contextualiz6 el
desnudo ritualizado marfilefio, eligiendo ejemplos de los pueblos baulé, beté
y turd, culturas a las que pertenecen las personas entrevistadas y que ocupan
diferentes espacios geogréficos y sociopoliticos en Costa de Marfil. El baulé
pervive como el grupo demografico mas influyente y numeroso en el pais (23% de
la poblacién, del centro-sur, de origen akan y cristianizado),” seguido por el beté
(18%, del pueblo kru, cristianizado y originario de la zona oeste),’ mientras que,
en el norte, se eligié a los turds, cuya poblacion se estima en unas 11.000 personas
censadas en Costa de Marfil,* de cultura mandinga y también islamizados. Se

2 https:/ /autriche.diplomatie.gouv.ci/fiche_signaletique.php?lang=
3 https:/ /www .facebook.com/watch/?v=543817976892821
4 https:/ /www.facebook.com/watch/?v=452107626511263

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 101



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

menciona a otros grupos como los didas, emparentados con los betés, que -como
ellos- forman parte del grupo kru y se asientan fundamentalmente en la zona oeste
del pais (KoMmENAN, 2024) o los malinkés, que representa un 11% aproximadamente
de la demografia marfilefia, musulmanes y nortefios (D1ABATE, 2016).

En todos los casos, hablamos de estructuras sociales complejas constituidas,
a su vez, por multiples pueblos, grupos y familias, con creencias tradicionales
que no tienen cabida en la espiritualidad reglada en las religiones monoteistas
oficiales y con sus propias lenguas y referentes culturales. Debemos sefialar, sin
embargo, que el sincretismo de estas sociedades, capaces de aunar modernidad y
tradicién y navegar entre diferentes espacios culturales, simbdlicos y espirituales,
ha logrado que précticas y referentes que se intentaron borrar de la historia sigan
presentes en la actualidad, manteniendo su vigencia y siendo entendidos por toda
la ciudadania marfilefia y en gran parte de Africa occidental.

2. LA DESNUDEZ PUBLICA EN AFRICA Y COSTA DE MARFIL

Las marfilefias se sitdan en primera linea de la lucha por la paz, encabezando
manifestaciones contra los abusos de poder y reclamando derechos fundamentales
para sus comunidades desde hace mucho tiempo, y el desnudo figura como
una de las estrategias de protesta que utilizan en el contexto de las protestas
sociopoliticas colectivas (GriLLO, 2012).

Naminata Diabaté (2016) se ampara en la via de la literatura comparada para
rastrear hasta el siglo xiv los origenes de practicas que parten de la utilizacién del
cuerpo de la mujer en contexto publico y de conflicto, asegurando que La epopeya
de Sunyata® recoge el ejemplo mas antiguo documentado de «maldicién genital»
(genital cursing).® Esta académica afirma que dos de los griots que conocen y
repiten la leyenda, que se preserva de manera oral desde el siglo xu1, mencionan
en una serie de grabaciones de audio la maldiciéon genital. Ambos ubican esta
préctica en la batalla de Kirina, que enfrenté al héroe Sunyata Keita contra el rey-
mago Sumaoro Kanté, y resaltan su contribucién al ascenso de Sunyata al trono
del imperio de Mali (DiaBaTg, 2016). La maldicién genital hace referencia a una
desnudez «insurreccional», que debe su fuerza a la creencia cultural y religiosa de
que los espiritus que habitan en los cuerpos de las mujeres pueden ser liberados
para causar desgracias a sus objetivos, incluyendo impotencia, enfermedad y
muerte (DIABATE, 2016).

Es necesario subrayar que estas acciones son efectivas y temidas porque se
considera que ignorar a las mujeres que recurren a ellas puede llevar a quienes lo
hacen a la desgracia y que la exposicion a estas practicas puede acarrear incluso la

5 Epopeya con forma primero oral y luego escrita, narra la ascensién de Sunyata Keita al trono del
imperio mandé o Imperio de Mali en 1235. Su version méas popular, traducida al espatfiol, data de 1965
y la firma el historiador guineano Djibril Tamsir Niane.

6 Las maldiciones o los insultos genitales se refieren a una baterfa de movimientos, expresiones,
bailes y gestos, normalmente colectivos, centrados en la mujer y que hacen referencia a la anatomia
reproductiva femenina, utilizados habitualmente para avergonzar y/o castigar al oponente a través
de la movilizacién de un poder simbolico.

102 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

locura y la muerte (SIGUE ET AL., s.f.). Esto sucede porque, como ya se ha dicho, el
desnudo que estudiamos trasciende los limites de la sexualidad y va mas alla de
la simple desnudez, vinculandose a la creencia de que el cuerpo de la mujer es una
fuente de poder temida por los hombres y de que la mujer es un ser mistico, capaz
de bendecir a sus comunidades o maldecir a sus adversarios (SIGUE ET AL., s. f.).
La exposicién intencionada de la desnudez de las mujeres, sobre todo casadas o
mayores, es una forma de deshonrar a los hombres y el temor a que esta desnudez
pueda atraer infortunios se extiende en maltiples culturas (SIGUE ET AL., s. f.).

Sylvia Tamale (2021) cita a Christine Mungai para explicar que las mujeres
«conceden»lavidaatravés del embarazo, el parto ylalactanciay que, al desnudarse
frente a hombres con edad de ser sus hijos o nietos, retiran simbélicamente la
vida otorgada y, en cierto sentido, los sentencian a muerte (TAMALE, 2021). Diabaté
acufia para teorizar estas practicas la expresion «agencia desnuda» (naked agency),
un término que «nombra el espacio entre desnudo y poder» (p. 52), mientras que
Elizabeth Jacob (2022) utiliza el término «maternidad publica» (public motherhood),
que implica que el hecho de ser madre no supone un estatus subordinado: al
revés, confiere poder, prestigio y responsabilidad a las mujeres, autorizando
sus intervenciones «morales» en la vida comunitaria (p. 349). Segtin Jacob, esta
suerte de «activismo maternal» (maternal activism) refrenda un modo poderoso
de combate espiritual exclusivo de las mujeres, canalizado a través de practicas
como desnudos simbélicos o reales, gestos e insultos obscenos y la ejecucion de
danzas como el adjanou, propio de la cultura baulé. La maternidad no se confina,
segln Jacob, a lo biolégico: también entra en lo representativo, no romantizada
ni esencialista de las mujeres como criadoras naturales. Jacob subraya que las
mujeres sin hijos pueden ejercer la autoridad maternal y las mujeres mayores,
menopausicas, gozan de un prestigio especial en sus comunidades.

La exhibicién publica del cuerpo femenino desnudo trasciende la mera
disrupcién social o la llamada de atencién a la opinién publica. Se refiere a la
maternidad (lactancia y parto) y se expresa con un arsenal de practicas que va
desde bailes rituales, gestos y el acto de desnudarse en si o mostrar al enemigo
determinadas partes del cuerpo (las nalgas, el sexo o los pechos) al lanzamiento
de prendas que estan en contacto con los genitales femeninos (ablakon) u objetos
de higiene intima (KomenaN, 2024).” Diabaté (2016) define este tipo de acciones
como una movilizacién de la ira, que se materializa en el desnudo de partes del
cuerpo, la utilizacién de pafios menstruales o la invocacién a los tteros o el dolor
del parto, ademas de posiciones simbolicas relacionadas con el acto de parir y
amamantar, convirtiéndose en un arma contra actos de violencia colectivos o
individuales y contra la violaciéon. Todas estas alternativas funcionan a la vez
como amenazas y maldiciones para el enemigo, cargadas de un enorme poder
simbdlico que se reconoce a través de diferentes culturas y religiones, y como una
forma de proteccién mistica para la comunidad (KoMmEeNAN, 2024).

7 Dagauh Komenan es un historiador especializado en Relaciones Internacionales, doctor en Historia
Contemporénea, de nacionalidad marfilefia. Sus aportaciones se corresponden con una entrevista
personal el 28 de agosto de 2024.

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 103



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

2.1. La desnudez en el espacio ptublico marfileiio

El papel de contrapoder de las mujeres y la expresién publica y colectiva de
su agencia se hacen visibles cuando se toman decisiones que afectan a la cohesién
social, la comunidad resulta agredida de alguna forma o se cometen injusticias.
En este contexto y desde tiempos inmemoriales, las mujeres se organizan
colectivamente y utilizan estrategias como el desnudo para defender sus intereses
y restablecer la paz social.

En Costa de Marfil, se dan matices en lo que Diabaté denomina «maldicién
genital», segiin la cultura de referencia: entre los pueblos akan, se vincula a la
vagina y la expresion «Si no te ha parido una mujer», mientras que otros pueblos,
como los kru, ligan la maldicién al pecho y la expresiéon «Si no mamaste de
una mujer» (KoMENAN, 2024). Existe una tercera variante, presente en pueblos
islamizados, como los turas, en la que se reserva el desnudo explicito para casos
muy extremos y la préctica - igualmente significativa y poderosa— del desnudo
simbdlico se limita a lo gestual (KoMENAN, 2024).

Michelle Tanon-Lora (2024) especifica que la maldicién que implica la
desnudez femenina, en el caso de la cultura beté, toma la forma de un acto
colectivo: una procesiéon de mujeres desnudas, a excepcion de la prenda de ropa
interior denominada cache-sexe (traducido cominmente como «taparrabos» o
«suspensorio»).® «Retirar esta prenda es la forma mas radical de protesta y la
gente suele intervenir para detener a las mujeres que intentan hacerlo, ya sea
concediéndoles lo que reclaman o invitdndolas a negociar para encontrar un
terreno comun», apunta (TANON-LORA, 2024). La desnudez de las mujeres se liga
a tabues en la cultura beté: hay espacios prohibidos para los hombres como las
zonas donde se estd produciendo un parto y los lugares donde se hace la colada,
porque alli se desnudan las mujeres (TANON-LORA, 2024). «Los hombres no deben
ver la sangre de la menstruacion o del parto, ya que la sangre que sale de la vagina
de la mujer es un tabd, fundamentado en el respeto por el proceso natural de la
vida», asegura Tanon-Lora (2024). «Es como un limite fisico de un aspecto de la
vida a la que los hombres no tienen acceso. Lo clasificamos como un espacio fisico
exclusivamente femenino, con secretos y tabties femeninos a su alrededor».

Evelyne Diomandé (2024) ratifica que los turds no utilizan el desnudo explicito
en este tipo de protestas en nuestros dias, aunque si perviven simbolos que se
representan en los bailes y se utilizan elementos como los pafios menstruales.’
«Las mujeres intervienen de esta manera concreta cuando ha pasado algo grave,
que no es correcto: cuando han pedido algo que no se les concede o se sienten
insultadas o ha tenido lugar una violacién», indica. «Son formas de mostrar ira,

8 Michelle Tanon-Lora es docente universitaria, escritora y psicéloga, marfilena de origen. Sus
opiniones recogidas en este articulo se obtuvieron mediante entrevista telefénica el 20 de septiembre
de 2024.

9 Evelyne Diomandé es bailarina profesional, formada con Rose Marie Giraud, y parte del Ballet
Nacional de Costa de Marfil. Es marfilefia. Se le hizo una entrevista telefénica el 19 de septiembre de
2024.

104 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

malestar y de reivindicar, de expresar la emocién que viven en ese momento»
(D1oMANDE, 2024).

Naminata Diabaté (2016) afirma que la exhibicién amenazadora, simbélica
o explicita, de los genitales femeninos «constituye el dltimo recurso que una
mujer madura esgrime en circunstancias desesperadas para castigar a un objetivo
masculino, igual que los guerreros empufian sus armas mds mortiferas». Como
explica el historiador Jean-Arséne Yao (2024), las mujeres que protestan de
esta manera «no estan reivindicando su feminidad o el derecho a hacer con su
cuerpo lo que quieran, su libre albedrio: estan utilizando su cuerpo como un
arma espiritual, psicoldgica, contra quienes violan su territorio, cultura o vida en
general»."” Coincide con él el también historiador Dagauh Komenan (2024), que
precisa que, a través de préacticas rituales ptblicas y privadas de las que forma
parte el desnudo, se conforma una «red mistica que une a todas las mujeres,
hermanadas por su capacidad tnica e inherente a todas de poder dar la vida».
Esta posibilidad de ser madres «las convierte en puentes vivientes entre el mundo
espiritual y el mundo fisico y les garantiza el respeto de la comunidad» (KoMENAN,
2024).

En muchas culturas marfilefias (y africanas), la maternidad es el elemento
empoderador que facilita que las mujeres puedan tener una relacién mas directa
con lo espiritual. Se les considera proclives a desarrollar la capacidad de ver el
futuro: en el ambito doméstico y una vez alcanzada una cierta madurez, se cree
que pueden adelantarse a los acontecimientos y desviar o minimizar los males que
acechan a la familia (KomMENAN, 2024). Estas razones hacen ineludible la bendicién
de la esposa o la madre para cualquier empresa en la que se embarque un hombre
y favorecen que deba pedirles consejo antes de emprender cualquier aventura
(KomeNaN, 2024). Las intuiciones, los suefios y las emociones femeninas deben
tomarse en serio: se consideran informaciones tan vitales como las que provienen
de un sacerdote o pastor (KoMENAN, 2024).

Debemos resefiar que hemos sido testigos, a partir de diferentes estancias
en Costa de Marfil y de conversaciones y entrevistas con marfilefios, de que no
se trata de mitologias lejanas o una forma de folclore colorista cuyas raices se
debilitan en el pasado. Los soldados marfilefios del ejército nacional anudaban
filamentos de palma a los cafiones de sus armas para contrarrestar el poder
mistico de sus oponentes durante la guerra civil que el pais vivié entre 2002 y
2011, mientras que los soldados rebeldes confiaban su invencibilidad a grigris
y ungiientos (KoMmeENAN, 2024). Todavia hoy, en los maquis, se puede observar
cémo los parroquianos se detienen un momento antes de beber su cerveza para
verter en el suelo algunas gotas de alcohol en honor a los ancestros, disfrazando
la libacién de gesto para limpiar el vaso. Los viajeros colocan monedas en el fondo
de sus morteros cuando parten, a fin de poder conjurar el peligro de los accidentes
en la carretera. Lo inexplicable convive con el mundo mas prosaico también en
las conversaciones privadas y en los medios de comunicacién, cuyas paginas

10 Jean-Arsene Yao es historiador, periodista y doctor en Historia, especializado en afrodescendencia
en América Latina, de origen marfilefio. Su aportacién al texto parte de una entrevista telefonica que
se produjo el 23 de septiembre de 2024.

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 105



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

recogen noticias como la aparicién de un escolar en un pozo, en una localidad a
60 kilémetros del lugar donde acudia a la escuela, supuestamente provocada de
manera mistica por su abuelo brujo."

Se trata de creencias que fueron combatidas por la colonizaciéon y que hoy
sufren el rechazo de muchos africanos influidos por la occidentalizacién, el
proselitismo de otras religiones y la urbanizacién progresiva del continente. «Las
grandes perdedoras de la colonizacién religiosa y cultural son las mujeres, que
pierden el cardcter sagrado que tienen en estos sistemas de creencias», sostiene
Komenan (2024). «En las religiones tradicionales, las mujeres son puentes entre el
mundo espiritual y el material».

2.2. El baile ritual del adjanou

Esta vinculaciéon de las africanas con lo espiritual es fundamental para
entender las organizaciones sociopoliticas africanas, los diversos papeles que
las mujeres asumen en las diferentes estructuras de poder del espacio publico
y la importancia de las creencias religiosas y el simbolismo en la percepcién del
desnudo.

Tanto en el pasado como en el presente, las africanas se integran en diversos
sistemas rituales y disponen de conocimientos cientificos y médicos (OGUNDIPE,
2013). Ademas, contribuyen a la tecnologia en campos como la metalurgia y
preservan sistemas autdctonos de conocimiento y organizacion social a través de
cultos y sociedades secretas, sistematicamente despreciados y combatidos por la
islamizacién, el cristianismo y la educacién occidental por ser focos de resistencia.
Estas estructuras son subversivas por la centralidad de las mujeres en ellas,
como prueba el estudio del compendio de adivinacién yoruba, Ifa, que incluye
a las mujeres entre sus practicantes, les agradece su labor y diviniza el principio
femenino (Ocunpipg, 2013). El Ifa sirve a la autora feminista Minna Salami, por
ejemplo, para proponer la construcciéon de una teorfa feminista anclada en la
mitologfa africana a partir de su conocimiento de la figura de la «orisha» Oya
(2019).

En este apartado, al hablar de espiritualidades y creencias marfilefas,
nos referimos a cultos tradicionales practicados en Costa de Marfil en los que
las mujeres son centrales, como el de los y las komian, parte de la cultura akan
(afif y abron, en particular) (Esteva, 1999), o el vudd. En el imaginario colectivo
euronorteamericano, existe una tendencia a englobar a muchos de estos credos
tradicionales bajo el paraguas del término «animista» y a examinarlos desde
un punto de vista de superioridad moral y religiosa, caracterizandolos como
supersticiones o manifestaciones folcléricas a las que se adhiere un cortejo de
palabras y expresiones cargadas de connotaciones denigrantes en nuestras
sociedades: brujo, hechicero, amuleto, fetiche.

11 https:/ /netafrique.net/ gagnoapratique-de-sorcellerie-un-ecolier-accuse-son-grand-pere-de-
lavoir-mystiquement-pousse-dans-un-puits /

106 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

Sin embargo, conviene recordar que las précticas religiosas de los y las
komian'? resultan inclusivas, sostenibles y modernas: sittian como las principales
depositarias de saberes ancestrales a mujeres que utilizan el trance en sus rituales
y conectan con el entorno natural, minimizando la huella humana en una
naturaleza a respetar y comprender (Esteva, 1999). En un momento de rapidos
cambios que tienden a homogeneizar culturas y cosmovisiones en nombre de la
modernidad globalizadora, Esteva afirma que ser «animista» es un fenémeno de
resistencia, «poco menos que una actitud politica» (p. 37).

No se trata de una rareza. En muchos de los cultos tradicionales africanos,
el cuerpo y la autoridad de las mujeres ocupan un lugar central y la maternidad
adquiere cardcter mistico, indisolublemente ligada a nuestra comunién con
la naturaleza y lo sobrenatural. El desnudo femenino deviene, por tanto, una
practica vinculada a muchas religiones tradicionales africanas: las sacerdotisas
vudud y las komian suelen llevar el pecho descubierto en sus rituales, aunque el
pudor impuesto por la occidentalizacién y el fervor de otras religiones menos
tolerantes estigmatice tanto los credos tradicionales como el desnudo, en nombre
de una visién puritana de la sociedad y los cuerpos.

En este contexto, existen danzas rituales especificas de las mujeres que se
ligan al desnudo y que suelen ser las mas poderosas y sagradas, como el adjanou.
Se trata de una préctica ritual y espiritual exclusivamente realizada por mujeres
baulés, normalmente de una cierta edad, que hunde sus raices en el pasado y se
practica todavia hoy en dia (Yao, 2024). Existen variantes por contagio o imitacion,
como el abiegale que practican los didas vatta en la regién de Ire (KoMmENAN,
2024) y Elizabeth Jacob (2022) menciona ritos similares en otros pueblos akan,
como el egbiki de los abiyis, el bomampi de los attiés o el momomé de los afiis. Hay
testimonios escritos de su existencia ya durante la guerra del trono de oro, que
enfrent6 a asantes y britanicos en el siglo xvi, y se trata de una danza que las
mujeres deben realizar obligatoriamente en tiempos de guerra para apoyar a los
combatientes de su comunidad (Jacos, 2022).

«Tradicionalmente, lo practicaban mujeres que habian alcanzado la
menopausia, que no podian dar ya a luz», sefiala el profesor Yao (2024). «Esta
danza ritual se celebra en unas condiciones muy especificas y sirve para expulsar
los espiritus malignos de la comunidad, tanto maldiciendo a los enemigos como
apoyando a los aliados». Yao precisa que se podia llevar a cabo con otros fines,
como exorcizar campos si no llovia o invocar a ancestros (2024). Su sacralidad se
vincula a la capacidad de las mujeres de dar vida y el poder ritual de los genitales
femeninos (Jacos, 2022) y se trata de un ritual rural y sagrado, que expone el
cuerpo de la mujer, que da la vida (Yao, 2024).

Jean-Arséne Yao advierte que es un baile prohibido a los hombres y los
niflos, que no tienen permitido siquiera verlo: «Cualquier hombre que se esconde
para curiosear o sale a mirarlo termina maldito, con una desgracia. Esa es la
tradicion y asi se cuenta. Nunca ha podido verlo ningtin hombre» (Yao, 2024).
Por tanto, no existe testimonio visual de esta ceremonia, que sélo conocen sus

12 Aparecen reflejadas en el libro Viaje al pais de las almas (ESTEVA, 1999) y los documentales también
realizados por Jordi Esteva Retorno al pais de las almas (2011) y Komian (2014).

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 107



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

intérpretes, aunque hay un tipo de adjanou que se baila en puablico a la luz del
dia, con las bailarinas cubiertas con pafios blancos y que anuncia el segundo
tipo. La segunda variante se ejecuta por la noche e implica el desnudo de las
bailarinas, embadurnadas en caolin blanco y realizando gestos alusivos al aparato
reproductor (Jacos, 2022; KOMENAN, 2024).

El adjanou formaba parte de las tacticas utilizadas por las marfilefias en las
manifestaciones publicas contra las autoridades coloniales francesas que tuvieron
lugar en diciembre de 1949 en Gran Bassam. De hecho, la movilizacién popular de
1949 arrancé en realidad en agosto, cuando las autoridades coloniales detuvieron
a una vendedora de vino de palma y lider de opinién de Treichville, Marcelline
Sibo, parte del Partido Democratico de Costa de Marfil - Agrupaciéon Democratica
Africana (PDCI-RDA). El gobierno colonial acusé a Sibo de ser «fetichista» y
provocar un escandalo nocturno, al bailar una «danza ritual autéctona», el adjanou,
que los franceses consideraban brujerfa y que incomodaba a su administracion.
Marcelline Sibo utilizé el adjanou, que ejecuté6 acompafiada por otras camaradas
frente a la casa de su novio la noche del 2 de agosto de 1949, para insultar y
maldecir a su pareja por no afiliarse a la RDA (Jacos, 2022). La protesta de las
mujeres del PDCI para liberarla tuvo éxito, triunfo que las animé a organizar otra
acciéon mucho mas célebre y osada en diciembre de ese mismo afio.

El adjanou se ha utilizado en otras ocasiones a lo largo de la historia reciente de
Costa de Marfil. Cuando estalld la guerra civil en septiembre de 2002, la practica
del ritual se saldé con el secuestro y asesinato de un grupo de mujeres mayores,
pertenecientes a la sociedad secreta del adjanou, que pretendian oponerse a los
soldados rebeldes en el territorio sagrado de Sakassou (ABIDJAN.NET, 2014; GRILLO,
2012). «Cuando los rebeldes entraron en Sakassou, atacaron primero a los hombres,
por lo que ellos ya habian perdido, entre comillas, la batalla», explica Jean-Arséne
Yao (2024). «<Las mujeres se erigieron entonces como las tltimas defensoras contra
la violacién de esa tierra, del trono de la reina, y salieron bailando desnudas».
Segtin el profesor Yao, la funcién del ritual era defender el territorio y servir como
una «contrarrebelién», como «un arma contra las armas de fuego» (2024). Dagauh
Komenan argumenta, por su parte, que los rebeldes atacaron y asesinaron a las
bailarinas de Sakassou una vez concluyeron su ritual de proteccién, pues no se
atrevieron a enfrentarse a ellas cuando practicaban el adjanou (2024).

Aqui es necesario puntualizar que Sakassou es un lugar sagrado, donde se
sepultd a la primera reina baulé, Abla Pokd, y se sittia la sede del trono de este
pueblo. La ciudad tomé su nombre de la palabra «saka», que significa «tumba»
(Yao, 2024), mientras que la palabra «baulé» procede, asimismo, del término
«parir duele», pronunciado cuando la reina Pokd tuvo que sacrificar a su tnico
hijo para salvar al pueblo que lideraba (KoMmENAN, 2024).

Los sucesos de 2002 no constituyen la tltima ocasién en la historia marfilena
en que se recurrié al adjanou para mediar en la situaciéon de conflicto que el
pais ha sufrido en este siglo. En febrero de 2011, varias docenas de bailarinas
lo interpretaron en Treichville para protestar por los secuestros de sus hijos por
parte de la Guardia Republicana del presidente Laurent Gbagbo y blandieron sus
kodjos (taparrabos) para «golpear al enemigo» (DiaBaTE, 2016). Ese mismo mes, en

108 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

Yamusukro, cientos de mujeres embadurnadas de caolin ocuparon la residencia
del difunto presidente Felix Houphouét Boigny para interpretar continuamente el
adjanou y condenar el «deplorable estado» de los asuntos del pais (D1ABATE, 2016).

3. EL CONTEXTO DEL ACTIVISMO POLITICO DE LAS MUJERES
AFRICANAS

Para comprender la importancia de estas practicas de desnudo y su relevancia
social hay que recordar que, al contrario de lo que indica el estereotipo, las mujeres
protagonistas, sujetos activos y poderosas no son excepciones en muchas culturas
africanas. De hecho, miles de africanas lideraron (y lideran) la vida ptblica en sus
comunidades y, aunque su aportacion a nuestro relato colectivo es reconocida por
la Unesco, hay que lamentar que muchas de sus historias «han sido borradas si no
omitidas deliberadamente» (D1ENG Y O'REILLY, 2020: 18).

Si nos retrotraemos a los tiempos previos a diversas colonizaciones, la
presencia de mujeres en el espacio publico al sur del Sdhara es una realidad
incontestada, aunque matizada segin la sociedad de referencia. En multiples
ocasiones, son figuras de autoridad respetadas por todos, con roles complejos
que imbrican responsabilidades politicas, militares, espirituales, diplomaticas,
econdémicas y/o religiosas en sus comunidades. Estas realidades se opacan por
la tendencia a situar a hombres bajo los focos de la Historia con mayusculas,
separarlos de los movimientos sociales de los que forman parte y minimizar, al
mismo tiempo, el papel de las mujeres en el devenir de sus sociedades (TAMALE,
2020).

Ademas, y mas alla de las mujeres que destacan en las diferentes jerarquias
de sus pueblos, las africanas corrientes también ejercen derechos y manifiestan
su agencia de forma colectiva y existe una sélida produccién intelectual que sittda
el empoderamiento femenino africano en las organizaciones sociales previas a
la colonizacién, reivindicando estructuras, practicas y figuras ancestrales como
inspiracién para los feminismos modernos (DI1ENG Y O'REILLY, 2020).

Los modelos de organizacién social precoloniales mas favorables a las mujeres
se debilitaron sensiblemente ante la rigidez tanto de la islamizacién del siglo xvi
como de la colonizacién del siglo xix. Ambos procesos implicaron la supresién de
jefaturas femeninas y la invisibilizacién de la accién politica, religiosa y social de
las mujeres, descartandolas como interlocutoras y como simbolo de poder de las
sociedades que los invasores reconfiguraban progresivamente (PEREYRA Y MORa,
1999).

Escribir la historia del presente africano implica abordar una continuidad
histérica interrumpida, puesto que la modernidad euronorteamericana, el
comercio de esclavos, el colonialismo y otras imposiciones externas sistémicas,
estructurales y coercitivas sobre Africa constituyeron «una forma épica de
perturbacion del desarrollo histérico del continente» (Bipaseca, 2016: 171). Ama
Ata Aidoo (1998) expone que hay tres factores histéricos mayores que influyen
en la situacion de la africana de hoy y enumera las estructuras sociales indigenas,

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 109



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

la conquista del continente por Europa y la aparente falta de visién o valor en
el liderazgo del periodo poscolonial. Obioma Nnaemeka (1998) puntualiza que
la intervencién del periodo colonial «cred una situacion en la que las posiciones
relativamente poderosas que las mujeres tenian antes se erosionaron mas con la
introduccién de nuevos paradigmas de poder y oportunidades de acceso al poder
que tienen su raiz en las politicas de género» (p. 19). Sylvia Tamale (2020) subraya
que la colonizacién «no solo reinventé las nociones de “hombres’ y “mujeres’ en
Africa, sino también la manera en que se relacionaban los unos con los otros».
Bajo esta nueva logica, «las mujeres colonizadas fueron minimizadas o borradas
de édreas importantes de la vida ptblica y social» (p. 6-7). Tsitsi Dangarembga
(2022) sostiene que la legislacién colonial imperial agrupé a las mujeres africanas
con los nifios, como menores de edad permanentes ante la ley subordinados a los
hombres, y que esa legislacion «congel6» a las africanas en un momento del siglo
xix imaginado y narrado a través de los ojos de hombres blancos y negros.

Ya en el siglo xx, las independencias africanas se sucedieron con la esencial
contribucién econémica, politica, militar y logistica femenina. De hecho y en el
caso especifico de Africa occidental, se suele recurrir a ejemplos de movilizacién
social anticolonial como primeros signos de la organizacién comunitaria femenina
para la defensa de sus intereses, mencionando la represion a las mujeres libres de
Katsina; la resistencia de las mujeres de Igboland contra los colonos britanicos,
también denominada Guerra de las Mujeres, o las acciones de las asociaciones
representadas en la Country Women Association of Nigeria (COWAN) (Sip, 2018).
Abundan las referencias a africanas anénimas que se erigen en sujetos politicos
relevantes en la literatura sobre las diversas luchas en las que se embarcan sus
comunidades y estas mujeres anénimas suelen vertebrar su accién politica
en diferentes tipos de colectivo, entre los que podemos mencionar, de nuevo,
sindicatos, grupos ligados a iglesias y también sociedades secretas, que proliferan
en paises como Camerdn (Boum, 2022), Costa de Marfil (GouLeHeDp1, 2020) o Sierra
Leona (Jusu-SHERIFF, 2013).

La implicacién activa de las mujeres en la liberaciéon de sus comunidades
no tuvo consecuencias en la formacién de los gobiernos surgidos tras las
independencias. Los hombres instalados en la esfera ptblica, que ocuparon
los puestos de autoridad femeninos cuando los colonizadores relegaron a las
mujeres al ambito privado, impidieron un retorno a situaciones anteriores en
las que ellas tenfan mas relevancia y asumieron el machismo del colono como
propio (Jurabo, 2017; Trirp, 2017). Se trata de una realidad presente tanto en
los gobiernos conservadores como en los progresistas, que se hace evidente al
leer al lider revolucionario Thomas Sankara, cuando escribe que la euforia de la
independencia olvid6 a las mujeres «en el lecho de las esperanzas rotas»."

13 Conferencia de Thomas Sankara titulada «La liberacién de la mujer. Una exigencia del futuro»,
pronunciada el 8 de marzo de 1987. Texto completo aqui: Thomas Sankara (1987): La liberacién de la
mujer. (marxists.org)

110 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

3.1. Las marfilefias en el espacio publico: época precolonial

Como sucedié en muchos otros contextos africanos previos a la llegada de
los colonos, en Costa de Marfil también medraron culturas matriarcales y/o
matrilineales a lo largo de la historia. Entre ellas podemos citar, por su especial
relacién con el objeto de este articulo, la cultura baulé, donde las mujeres pueden
acceder al mando y las mas altas funciones politicas y sociales y ser nombradas
jefas de linaje, clan o pueblo (SErsIN, 2017).

La génesis de este pueblo akan se encuentra en el relato migratorio de una
princesa asante, Abla Pokd, que huy6 de la corte de Kumasi (Ghana) a comienzos
del siglo xvi. Pokt era nieta de Osei Tutu y escapaba de la muerte a manos de
Opoku Ware, su tio y rival en plena guerra sucesoria por el trono (Jurapo, 2017;
SERrBIN, 2017). Al frente de su guardia personal y una parte del pueblo que le era
fiel, se dirigi6 al oeste del reino asante, cruzé el rio Comoé y se instalé en Sakassou,
en el centro de la actual Costa de Marfil, instaurando una nueva monarquia. A la
fundadora de esta dinastia la sucede su sobrina, la reina guerrera Akua Boni, que
se responsabiliz6 de expandir el territorio baulé por las armas (ArLou, 2003). Para
radicarse en sus nuevas tierras, los baulés sometieron, diezmaron y desplazaron a
diferentes pueblos autéctonos, como senufos, golis, malinkés y gurés. De hecho,
Akua Boni muri6 en una incursién militar contra una comunidad vecina (SERBIN,
2017).

Michelle Tanon-Lora (2024) precisa que hay castas nobles en el pais beté,
como el linaje datoa (dato, en singular), donde el liderazgo y las cualidades
morales de las mujeres se reconocen y donde la transmisién del titulo de nobleza
se realiza de madre a hija. «Existen grupos de mujeres que llevan a cabo obras
sociales y caritativas, pero en estos grupos todas las mujeres juran lealtad a las
mujeres que han designado como jefas», sefiala. «La decision de la jefa sdlo se
cuestiona en las reuniones, donde se debaten las decisiones. Una vez adoptada la
decision, todas las mujeres estdn obligadas a acatarla para preservar la cohesién
social» (TANON-LORrA, 2024). En la cultura beté, se determinan espacios publicos
donde las mujeres tienen derecho a hablar, siempre en el marco de un protocolo
bien definido: deben pedir la palabra y expresarse abiertamente, respetando el
tiempo asignado. También hay asambleas a las que las mujeres no tienen acceso:
los espacios «glibegnoan» de los hombres, «donde se toman las decisiones
importantes» (TANON-LORA, 2024).

El caso no es diferente en otros pueblos mas conservadores, como los
turds, donde la mujer juega un papel primordial, aunque la reivindicacién y la
protesta en la comunidad se canalizan, de manera protocolaria, a través de una
intermediaria que comunica las quejas de las mujeres al jefe (DioMANDE, 2024). «Las
reivindicaciones publicas de las mujeres llegan al jefe a través de una autoridad
entre las mujeres que es la que recibe las quejas y las comunica. Las mujeres
tienen sus propias estrategias», afirma Evelyne Diomandé (2024). Aunque se
respeta a las mujeres, puesto que todos los trabajos de mantenimiento del pueblo
y del campo recaen sobre ellas y son las que alimentan, cuidan y hacen avanzar
a sus comunidades, «el hombre seguira siendo el hombre y tendra la voz mas

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 111



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

alta», apostilla Diomandé (2024). Segtin ella, la preservacion de las tradiciones
compete a las mujeres y, aunque las mentalidades han cambiado en las ciudades,
los pueblos pequefios conservan su patrimonio, sus tradiciones, sus creencias
animistas y practicas como la mutilacién genital femenina, en las que las mujeres
son quienes deciden. «El hombre no tiene ni voz ni voto en esta materia», indica.
«Todas las mujeres del pueblo se unen y el jefe del pueblo les da el permiso.
No puede decir que no, porque es la cultura y hay que respetarla. Nadie puede
cambiarla» (DioMANDE, 2024).

3.2. Las marfilenas en el espacio publico: la colonizacion y la lucha por la
independencia

Larelevancia social de las mujeres marfilefias experimento el efecto destructor
de procesos como la colonizacién, la urbanizacién, las post-independencias
y una industrializacién fallida (DE1, 1997). Los poderes coloniales erosionaron
la autoridad de las mujeres, redefinieron la maternidad para acomodarla al
modelo occidental y las excluyeron de los sistemas de gobierno locales (Jacos,
2022). Ademas, los administradores coloniales franceses asociaron la produccién
de cultivos destinados a la exportacién, como algodén o aceite de palma, a
los hombres, marginando a las mujeres de los beneficios de una economia en
expansion y confinandolas a espacios socioecondémicos y politicos estrechos y
concretos (Jacos, 2022).

Sin embargo, y a pesar de nuevas legislaciones y de la imposicién de
religiones y sistemas de pensamiento ajenos, la organizacion de las mujeres
marfilenas sigui6é siendo una cuestién colectiva y cotidiana, parte del paisaje
social, econémico y politico de las comunidades a las que pertenecen. Las redes
de mujeres unidas por diferentes tareas y objetivos hacfan (y hacen) funcionar sus
sociedades, reguladas meticulosamente a través de protocolos bien definidos y
estructuras de decision jerarquizadas, en ocasiones armadas con ritos de paso y
codigos especificos. Esta forma de organizaciéon comunitaria y participacién en lo
publico hunde sus raices en la época precolonial y llega hasta nuestros dias, con
la supervivencia de tradiciones y sociedades secretas y también con la insercién
de las mujeres en gremios, sindicatos, asociaciones vinculadas a iglesias o cultos
y todo tipo de estructuras grupales.

Aligual que sucedié en otros paises africanos durante el siglo xx, laaccién delas
marfilenas a través de herramientas como huelgas y manifestaciones fue esencial
para obligar a los colonos a liberar su pais en 1960. Las marfilefias movilizadas por
el PDCI-RDA se organizaron para instaurar boicots en los mercados, disuadiendo
a la poblacién de comprar bienes franceses y de aprovisionar a los enemigos del
partido que pretendia lograr la liberacién nacional.

Marginadasenestructuras como el partido politico panafricanista anticolonial,
la RDA, que se fundé en 1946 y cuya rama marfilefa era el PDCI, la implicacién
publica de las marfilefias en la arena politica fue anecddtica hasta 1949 (Jacos,
2022). En ese momento, unas 15.000 mujeres se afiliaban a él, conformando una

112 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

organizaciéon multiétnica, fundamentalmente urbanita, que federaba a personas
de todas las clases sociales y niveles educativos (Jacos, 2022). Activistas como
Célestine Ouezzin Coulibaly o Denise Gadeau eran funcionarias, mientras que
otras mujeres llegaron a la politica a través del matrimonio, como sucedié con
Marguerite Williams, Odette Ekra o Georgette Mockey (posteriormente, Ouégnin).
La mayor parte eran militantes no alfabetizadas ni francéfonas, que diseminaban
mensajes subversivos en sus comunidades utilizando sus propias lenguas.

Una de las caras més reconocibles de la lucha por la independencia de Costa
de Marfil pertenece a Marie Koré, empresaria y presidenta de la seccion femenina
del PDCI en Treichville (Jurapo, 2022). Koré es una entre los miles de mujeres que
se organizaron en boicots y protestas, visitaron a presos politicos y viajaron por
todo el pais para movilizar a otras mujeres, uniéndolas a la causa de la liberacién
nacional. Algunas, como ella misma y su camarada Marie Gnéba, llevaron su
compromiso a lo personal al divorciarse de sus esposos, contrarios a participar
en la lucha politica por la independencia (Jacos, 2022; Jurapo, 2022). La marcha
popular que organizaron unas 2.000 mujeres del PDCI en 1949 para excarcelar a
sus camaradas retenidos por los franceses en la penitenciaria de Grand Bassam'
las convirti6 en parte del mito fundacional de su pais, aunque no logré su objetivo
inmediatamente (Jacos, 2022; Jurapo, 2022). Esta accién recibi, sin embargo,
atencién internacional en los medios de comunicacién de la época; aparecié
documentada en las crénicas carcelarias de uno de los detenidos, el escritor y
politico resistente Bernard Dadié, y las memorias de sus propias protagonistas,
entre las que figuran Henriette Diabaté, Georgette Ouégnin o Madeline Amoin
N’Doli, y logré la liberacién de los presos en marzo del afio siguiente (Jacos, 2022).

Ademas, armadas con un arsenal de herramientas que inclufa el desnudo,
los bailes, los canticos y los insultos de caracter sexual, las militantes marfilefias
del PDCI-RDA tienen el privilegio de haber organizado y llevado a cabo la
primera manifestaciéon masiva de mujeres de Africa occidental contra los poderes
coloniales franceses (Jacos, 2022).

3.3. Las marfilefias en el espacio publico: desde 1950 a nuestros dias

Se ha documentado que, ya poco antes de las independencias, las futuras
autoridades politicas masculinas del pais, herederas del gobierno de los colonos,
procedieron al borrado y la neutralizacién de la insurgencia colectiva de sus
correligionarias, conscientes de la imposibilidad de canalizar la energia de las
manifestaciones organizadas por mujeres en las que se utilizaban danzas rituales
y el desnudo (Dgr, 1997).

De hecho, la narrativa oficial despolitizé lo sucedido en Bassam en 1949,
confinandolo a una iniciativa de madres, esposas y otras parientes para liberar a los
hombres de sus familias, aunque se traté de una movilizacién fundamentalmente

14 Ocho lideres (Mathieu Ekra, Jean-Baptiste Mockey, Albert Paraiso, Philippe Vieira, Lamad Camara,
Bernard Dadié, Sery Koré y Jacob Williams), junto con una treintena de militantes. Sery Koré era el
segundo marido de Marie Koré, con el que se cas6 tras divorciarse de su primer marido.

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 113



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

politica (DE1, 1997; Jacos, 2022; Jurapo, 2022). Ademdas de minimizar este
compromiso politico de las mujeres, tampoco se suele poner de relieve el aspecto
simbdlico de las protestas: en el momento de los sucesos, los periodistas locales
apenas mencionaron y la prensa extranjera ignoré por completo la poderosa
retdrica ritual a la que apelaban regularmente las manifestantes, obviando el
potente simbolismo y el significado profundo de esta forma de rebeliéon que
implicaba desfilar embadurnadas en caolin blanco o desnudas, empuifiando
ramas (GRiLLO, 2012).

Las evidencias escritas sobre la accién anticolonial de las marfilefias
desaparecen a principios de la década de los 50 del siglo pasado (Jacos, 2022). En
el caso concreto de las militantes del PDCI, su capacidad de movilizacién acabd
neutralizada por la accién del feminismo oficial, facilitada por el sistema de partido
unico instaurado por el primer presidente del pais independiente, Félix Houphouét
Boigny. Su esposa, Therese, fundé la Asociaciéon de Mujeres Marfilefias (AFI), que
acab6 ejerciendo como «una seccién de animadoras en vez de ser promotoras
activas de empresas econémicas significativas entre las marfilefias» (D1, 1997:
p- 210). Con el paso de los afios, los puestos femeninos de responsabilidad en
el gobierno y el PDCI acabaron en manos de una élite conectada a los hombres
en el poder, normalmente educadas y con una buena posicién econémica por
cuna o por matrimonio, mientras que se relegaba a los mérgenes a las antiguas
combatientes por la independencia, conscientes politicamente, normalmente de
extracto social y educativo inferior (DE1, 1997).

Las practicas a las que nos referimos en este articulo pueden caracterizarse
como otra forma de resistencia organizada y siguen formando parte del paisaje
de las protestas sociopoliticas en Costa de Marfil hoy: de hecho, volvieron a
concitar el interés ptiblico en 2002, a raiz del golpe de Estado del 19 de septiembre
y la posterior rebelién armada (GriLLo, 2012). También en 2003, en plena crisis
franco-marfilefia, se documenté que un grupo de mujeres desnudas impidi6 al
primer ministro francés Dominique de Villepin abandonar el palacio presidencial
marfilefio y oriné sobre las ruedas de su coche (GriLLo, 2012). Las marfilefias
recurrieron al desnudo en 2004, en las protestas consecutivas al episodio en el
que la aviacién francesa ametrall6 las calles y los puentes de Abiyan mientras los
habitantes de la ciudad se manifestaban, desarmados, contra ellos. Se informé
sobre manifestaciones de este tipo en 2008, en protesta por la subida de los precios,
y el desnudo estuvo, igualmente, presente en la rebeliéon antigubernamental
del verano de 2020, originada por la decisién del presidente del pais, Alassane
QOuattara, de presentarse a un tercer mandato no autorizado por la Constitucion.

4. COMPARATIVA SOBRE EL DESNUDO EN CONTEXTOS NO
MARFILENOS

El desnudo femenino se inscribe en los anales de la historia universal, donde

se representa a través de figuras como la de Lady Godiva en la Inglaterra del siglo
x, los doukhobors (pacifistas rusos) en el Canada de principios del siglo pasado o

114 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

las Femen de nuestros dias (TAMALE, 2021). Las africanas se desnudan en el espacio
publico por razones sociopoliticas a lo largo y ancho de todo el continente: las
nigerianas se desnudaron en 1929 frente a los colonos britanicos; Pauline Opango
Lumumba, tercera esposa de Patrice Lumumba, protesté de esta forma contra el
asesinato de su esposo en 1961; las keniatas se desnudaron contra el gobierno de
Daniel Arap, guiadas por la premio Nobel de la Paz Wangari Maathai, a finales
del siglo pasado; las nigerianas reincidieron en 2002, al enfrentarse a la industria
petrolera en el Delta del Niger, y las centroafricanas protestaron asi contra la
violencia entre cristianos y musulmanes en 2014 (SIGUE ET AL., s. {.).

La desnudez ritualizada aparece en textos de ficcion de Ousmane Sembene,
Ngugi wa Thiongo, Obinkaram Echewa, Buchi Emecheta o Francis Bebey, ademas
de reflejarse en las memorias de Henriette Dagri Diabaté o en los estudios sobre
la disidencia femenina en Costa de Marfil firmados por autores como Ndri Assie-
Lumumba o Catherine Coquery-Vidrovitch (DiaBaTt, 2016). Naminata Diabaté
(2016) menciona incluso una vifeta alusiva al tema sobre las mujeres de Ruanda,
incluida en el clasico de la psicéloga norteamericana Clarissa Pinkola Estés
titulado Mujeres que corren con los lobos.

Lasacadémicas Florence Ebilay Aili Marie Tripp exploranlaexhibiciéon ptblica
del cuerpo desnudo femenino frente a la autoridad represiva en los movimientos
de protesta contemporédneos por la paz, los derechos humanos y la democracia en
Africa, examinando los significados simbélicos que subyacen en estas précticas
(2017). Ebila y Tripp se centran en las protestas de 2015 en el distrito de Amuru, en
el norte de Uganda, y afirman que se trata de «un tema que estd ausente tanto en
los estudios feministas sobre los movimientos de mujeres como en la teorfa de los
movimientos sociales» (p. 29). Naminata Diabaté (2016) opina que estas practicas
no se han analizado todavia ni se comprenden adecuadamente, a pesar de su
presencia extendida en diferentes sociedades africanas. Diabaté observa que los
periodistas que cubren estos temas en los medios locales no alcanzan a informar
sobre su caracter ni las mujeres que participan en estas acciones quieren o pueden
explicarse adecuadamente. Mpho Mathebula (2024, 2024b) estudia estas practicas
con un enfoque feminista, con la intenciéon declarada de probar que no son solo
actos de desesperacion ni tacticas de choque: «tienen sus raices en una larga
tradicién de resistencia y descolonizacién, que se nutre del poder generacional
y las expresiones emocionales y son una tactica feminista que encarna tanto la
vulnerabilidad como la fuerza, utilizando el cuerpo como espacio de resistencia
y empoderamiento». En esa misma linea de trabajo, Jessica Mandanda (2023)
puntualiza que, mas alla de constituir una forma radical de resistencia, el desnudo
publico femenino es una herramienta de decolonialidad del activismo feminista.

En lo que concierne a la literatura académica en espafol, los analisis de estas
préacticas no suelen incluir referencias a la espiritualidad o la maternidad. Celia
Murias Morcillo (2020) senala que el activismo de la doctora en antropologia
ugandesa Stella Nyanzi, que acuifi el término «groseria radical» (radical rudeness),
incluye el uso de practicas subversivas anticoloniales tradicionales, entre las que
destaca el desnudo y la utilizacién de lenguaje sexual e insultos. Sin embargo,
Murias se centra en el dmbito politico, de protesta contra el patriarcado y la

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 115



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

deriva autoritaria del gobierno de su pais, al «exponer la inequidad de poder
camuflada en las normas morales y de buenas maneras» (p. 72). Sylvia Tamale
(2021), académica también ugandesa a la que Murias Morcillo cita, ahonda en
este aspecto cuando afirma que Nyanzi utiliza su cuerpo como un artefacto
politico y la vulgaridad como un elemento disruptivo de la «<normalidad moral»
establecida en los c6digos culturales patriarcales ugandeses. El aspecto simbélico,
inextricablemente vinculado a la maternidad, no aparece en el estudio de caso,
igual que tampoco lo incluye Chris Taspcott en su descripciéon del desnudo
publico utilizado en las protestas de las mujeres del Movimiento Cinturén
Verde (GBM), liderado por Wangari Maathai en Kenia (ALcALDE Y Orrtiz, 2007).
Taspcott, de hecho, confiere a esta estrategia la intencién de atraer la atencién
publica internacional, algo que la emparentarfa con la linea de activismo de la
organizacion Femen y la alejaria de la forma en que esta practica se concibe en
muchas comunidades africanas.

Para anadir mas confusién a la percepcién de esta forma tan particular de
estar y manifestar agencia en el mundo, se asocia este tipo de manifestaciones
a otras reconocibles en Occidente, donde Femen es el referente. Este grupo
feminista, ucraniano en origen y que se internacionaliz6 viralmente a partir de
2012, se hizo popular por una serie de demostraciones ptblicas en topless, que
pasaron de concienciar sobre el turismo sexual en Ucrania a denunciar diversas
manifestaciones del patriarcado en todo el mundo (ZycHowicz, 2015).

4.1. El desnudo femenino en otras culturas africanas

Ya se he precisado que la desnudez femenina en el ejercicio del contrapoder
no es tipica de una sociedad especifica del continente africano y que, en la casi
totalidad de Africa occidental y en diferentes pueblos en el sur e incluso en el
centro del continente, las mujeres desfilan desnudas por razones politicas.
Rosebell Kagumire (2024) postula que «la protesta desnuda es una herramienta
cultural contra la opresién que es anterior al colonialismo», que se utiliz6 en el
pasado como forma de resistencia contra el sistema de modales impuesto por los
colonizadores y que hoy sufre el estigma del condicionamiento colonial patriarcal.

Abonga et al. (2020) consideran que el desnudo femenino ptblico y colectivo
implica una serie de poderes y agencias: biopoder, al demostrar que el Estado
no puede disciplinar ni gobernar los cuerpos; poder simbdlico, al desplazar la
protesta del terreno politico al terreno moral en una esfera publica militarizada
(y masculinizada), y poder cosmoldgico, particularmente relevante para protestar
contra regimenes represivos.

Como ya se ha mencionado, los ejemplos de la utilizacién del desnudo como
expresion de protesta y vehiculo de poder disruptivo son legién en el continente
africano. Las mujeres del Imperio Oyo precolonial protestaron ptblicamente
desnudandose ante los excesos del Bahsorun Gaa en los siglos xvi y xvir (TAMALE,
2021). Como se cité anteriormente, en la Guerra de las Mujeres de 1929, miles de
mujeres igbo realizaron un gesto colectivo de «avergonzamiento genital» (genital

116 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

shaming), mostrando sus nalgas desnudas a soldados y administradores coloniales
britanicos en protesta por impuestos a las mujeres y la incursién colonial en
Igboland (D1aBaTtE, 2016). En ese mismo pais, en 1930, miembros de la Unién de
Mujeres de Abeokuta, en el sureste nigeriano, se expresaron semidesnudas contra
la politica del gobernante local, el alake, forzéndole al exilio (DiaBaTg, 2016). En
1958 se documenta la préctica del anlu, en el Camertin moderno, que se expresa a
través de la accién concertada de una red de mujeres que castigan la transgresion
de las normas sociales y, en esta ocasién concreta, emprendieron una campaiia de
tres afios contra el poder colonial, usando tanto el desnudo como la constitucién
de un tribunal de mujeres y un «gobierno en la sombra» también femenino
(TamaLg, 2021). En Durban, en 1959, las sudafricanas protestaron contra la Ley de
Cerveza Nativa de 1908, que les prohibia elaborar cerveza tradicional, atacando
cervecerias estatales y, en un audaz acto de desafio, exhibiendo sus cuerpos al
enfrentarse a las barricadas policiales (MaTHEBULA, 2024, 2024b). En 1990, en los
altimos dias del apartheid, las mujeres de Dobsonville, Soweto, se desnudaron
frente a las excavadoras para evitar que demolieran sus casas (MsIMANG, 2016).
En 1992, madres kenianas de presos politicos hicieron una huelga de hambre y
se desnudaron en el parque Uhuru (Libertad) de Nairobi, exigiendo la liberacién
inmediata de sus hijos (MANDANDA, 2023).

Mas recientemente, en septiembre de 2001 y en pleno proceso electoral en
Gambia, un grupo de mujeres desnudas realizé un ritual similar que pretendia
denunciar el sacrificio de un animal por parte de miembros de la oposicién con
propositos electorales (DiaBATE, 2016). En 2003, las activistas liberianas por la paz,
acampadas en los alrededores del hotel de Accra (Ghana) donde se mantenian las
conversaciones de paz entre Charles Taylor y los grupos rebeldes, amenazaron
con arrancarse las ropas si los negociadores intentaban abandonar el lugar sin
llegar a un acuerdo (BERGER, 2014). También en Ghana, pero en el afio 2008,
refugiadas liberianas se manifestaron y mostraron sus genitales en publico para
exigir mejores condiciones para el retorno a su pais (DiaBaTE, 2016). Las togolesas
de la oposicién se desnudaron en las manifestaciones que se organizaron a raiz
de los cambios constitucionales promovidos por el presidente Faure Gbassingbé
y que consideraron un golpe de Estado legal en 2005 (ANaNissoH, 2024). «Se
sentaron en el suelo y se arrastraron sobre las nalgas, en una sefial de maldicién
para un régimen que no dudaba en abatir a mujeres y a nifios, sin distincién, con
su salvajismo de costumbre», segin explica el escritor togolés Théo Ananissoh.'

La lista prosigue en las dos décadas del siglo que vivimos. En 2012, un grupo
de mujeres activistas politicas se desnudaron hasta quedar en sostén frente a la
estacion central de policia en Kampala para protestar por la agresion sexual a la
lider de la oposicién Ingrid Turinawe por parte de la fuerza policial ugandesa
(MAaNDANDA, 2023). En julio de 2013, casi cien mujeres caminaron desnudas por
Kokoritown, en el estado de Delta, para protestar contra el «inaceptable asedio» a
sucomunidad por parte del ejército nigeriano (ALozig, 2020). El campus de Rhodes,
en Grahamstown, y el de la Universidad de Witswatersrand, en Johannesburgo,

15 Theo Ananissoh es un escritor togolés. Sus declaraciones se recogen en una entrevista telefénica
realizada el 23 de septiembre de 2024.

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 117



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

acogieron marchas de estudiantes en toples en 2015 y 2016, en protesta por la
violencia sexual en el ambito universitario sudafricano (MsmmMaNG, 2016) y como
parte de las movilizaciones enmarcadas en la etiqueta #FeesMustFall. El 20 de
mayo de 2017, algunas mujeres del Pueblo Indigena de Biafra se desnudaron en
una protesta en Abiriba, estado de Abia, contra un presunto ataque del ejército
nigeriano (Avrozig, 2020). En 2020, las mujeres del sur de Kaduna, también en
Nigeria, emplearon sus cuerpos desnudos para denunciar los ataques de bandidos
armados a su comunidad, siguiendo una tradicién en la que abundan ejemplos
como el recogido en la obra When women go naked, de Pat Obi, que se sitta en
Igboland, o el ya citado de las mujeres del Delta del Niger, también en Nigeria, en
2002 (OBasa, 2020). Rosebell Kagumire (2024) afiade al catalogo que, en septiembre
de 2024, tuvieron lugar en Kampala protestas desnudas para exigir la dimisién de
la portavoz parlamentaria Anita Among, implicada en casos de corrupcién. En
ese mismo afo, mujeres del Sindicato Sudafricano de Trabajadores de Limpieza,
Seguridad y Afines organizaron una protesta similar por la extinciéon repentina
de sus contratos con empresas de seguridad privadas (MATHEBULA, 2024, 2024D).

Tradicionalmente, entre los igbo y los yoruba de Nigeria, desnudarse en el
ambito familiar simboliza una maldicién dirigida a sujetos especificos, como hijos
que se ausentan de la escuela o maridos desleales (ALozig, 2020). Sin embargo,
la desnudez de las mujeres, especialmente de madres y abuelas, trasciende el
marco de una tactica histérica y simbolica de «vergiienza» para romper con las
nociones dominantes que representan sus cuerpos como pasivos, impotentes o
como objetos sexuales en venta e incluso simboliza, en ocasiones, su disposicién
a morir por una causa (Arozig, 2020). Las ciudadanas de a pie han recurrido a
la desnudez como forma de protesta publica colectiva en lugares como Uganda
cuando no parece haber alternativas como consecuencia de la militarizacién y la
reduccién del espacio democrético y estas protestas se han producido, a menudo,
en relacion con la enajenacién de tierras, en situaciones en las que se desplaza a
comunidades a la fuerza (ABONGA ET AL., 2020).

La urbanizacion, las colonizaciones culturales y religiosas y la globalizaciéon
galopante estan influyendo en la percepcion de estas acciones, que tropiezan con
la incomprensién de los gobiernos y el desconocimiento de un sector cada vez
mayor de la poblacién. Por ejemplo y segtin advierte Dagauh Komenan (2024), los
rebeldes que asesinaron a las bailarinas de Sakassou no respetaron el tabt asociado
al adjanou porque sus creencias (en este caso, musulmanas) desacralizaban este
ritual a sus ojos. Igualmente, tanto la islamizacién como el proselitismo cristiano
han contribuido a desacralizar a las mujeres como puente entre lo divino y lo
humano, arrebatindoles el poder inherente que, por el hecho de poder ser
madres, ostentan en algunas culturas africanas y que las protege de los abusos
(KomenaN, 2024). De hecho, no seria ilégico aventurar que esta desacralizacion
de las mujeres provoca un recrudecimiento en la violencia sexual y la violencia
machista que viven muchas comunidades africanas. Se podria deducir también
que la prostitucion y los diferentes tipos de abuso hacia las mujeres encuentran
abono para crecer exponencialmente en sociedades en las que el cuerpo femenino

118 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

se sexualiza, cosifica y convierte en reclamo publicitario o mercancia, perdiendo
su sacralidad.

«Tanto en Occidente como entre los urbanitas modernos del continente
africano, muchas personas no saben mucho de las précticas que mencionamos
en este articulo», aprecia Hortense Djomeda (2024)."* Djomeda teme que los
jovenes togoleses de los entornos urbanos no tomaran en serio la utilizaciéon de
los desnudos ptiblicos femeninos, comunes en las manifestaciones contra el poder
de los afios 90 y principios de este siglo, y que cada vez mds gente no comprenda
el caracter profundamente sagrado de este tipo de practicas.

Frente a quienes celebran a las mujeres que se sirven de estas armas como
sujetos autodeterminados, Naminata Diabaté sita a lideres religiosos extremistas,
estadistas poscoloniales, periodistas radicales y blogueros que «las fustigan por
su incapacidad para hablar el lenguaje de la modernidad y tachan sus modos de
contestacion de inmorales y retrégrados» (p. 61). Segtin Diabaté, el hecho de que
lideres ptiblicos y de opinién confundan este modo de participacion politica con el
atraso y la inmoralidad refleja su rechazo de las practicas culturales tradicionales
(que normalmente defienden en sus discursos, trufados de guifios a supuestos
valores africanos) y traiciona su deseo de controlar a los sujetos rebeldes.

Coinciden con ella autoras como Sylvia Tamale (2021), Mpho Mathebula
(2024, 2024b) y Funmilayo Obasa (2020). La primera sefiala que los colonos
emplearon métodos para aculturizar a los pueblos africanos e impregnarlos con
creencias occidentales, como el proselitismo religioso, el sistema educativo formal
y la criminalizacién de la «inmoralidad». De esta manera, prosigue, la desnudez
y la semidesnudez que formaban parte de la vida normal de la gente colonizada
dej6 se ser la norma y se consideré que vestirse era un simbolo de progreso o
modernizacién, de tal forma que las sociedades africanas que se resistieron
a los codigos de vestimenta occidentales, como los karamojong o los san, se
perciben como «atrasadas» o «primitivas» (TAMALE, 2021). La segunda observa
que tanto islam como cristianismo reemplazaron muchas practicas y creencias
tradicionales africanas, obligando a las mujeres a cubrirse el cuerpo, al considerar
la desnudez como vergonzosa o inapropiada segin los estandares morales
extranjeros (MATHEBULA, 2024, 2024b). La tercera afirma que se nos ensefia a ver las
protestas desnudas como algo degradante, inmoral y primitivo y que, debido a la
proliferacién de religiones ajenas al contexto africano, el cuerpo femenino se ha
politizado, sexualizado y santificado de tal manera que ya no pertenece a quien lo
habita: islam y cristianismo consideran el cuerpo de la mujer como templo para
Dios o el esposo, negandole su agencia, pertenencia y poder propios. «En una
sociedad tan reprimida sexualmente como la nuestra, las protestas desnudas estan
entre las mds importantes, el tltimo recurso de las mujeres cuando otros medios
han fallado», apostilla. «Las mujeres ya no se avergiienzan de su desnudez, sino
que se avergiienza a los agresores por fallar en sus funciones» (OBasa, 2020).

16 Hortense Djomeda es una filéloga togolesa, especializada en feminismos y literaturas africanas. Su
aportacion a este articulo llega a través de una entrevista telefénica realizada el 23 de septiembre de
2024.

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 119



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

Diabaté (2016) opinaque, conelresurgimientodelasaspiraciones democraticas,
la reclamacién de una nueva descolonizacién y la creciente precariedad fruto
de la universalizacién del modelo neoliberal, Africa subsahariana experimenta
una politizacién al alza y el recrudecimiento de la militarizaciéon de los cuerpos
femeninos desnudos. Esta tendencia rebasa las fronteras del Estado poscolonial
africano en 2012, cuando grupos de marfilefias se manifiestan en Francia,
utilizando pafios menstruales manchados, para protestar contra las practicas
neocolonialistas galas y de Naciones Unidas en su pais (DIABATE, 2016).

4.2. El desnudo femenino y las emociones

Autoras como Obasa (2020) recuerdan que la desnudez es un medio que
las mujeres utilizan en el continente africano para impartir justicia, castigar a
los infractores con maldiciones invisibles y ejercer el poder que la sociedad les
ha negado. Sin embargo, y més alla de la maldicién o la bendicién, el contexto
también resignifica la desnudez en algunos casos y modos de expresiéon en
culturas especificas, como la del pais beté.

Michelle Tanon-Lora (2024) senhala que, ademas de utilizarse para maldecir,
la desnudez se usa como «simbolo para expresar emociones importantes: ira,
dolor extremo, luto». Segtn precisa, una mujer puede manifestar su célera dando
rienda suelta a sus emociones hasta el punto de dar volteretas, rodar por el suelo
y desnudarse, poniendo en préctica lo que se denomina «Wly sibolé ye» en el
contexto de los funerales. «Esta codificacién emocional tiene lugar en un espacio
publico ante testigos para comunicar sentimientos desbordantes en casos de ira o
dolor» (TANON-LORA, 2024). En el pasado, desnudarse era una forma de expresar la
gravedad de la situacién que se denunciaba, segtin sefiala Tanon-Lora (2024), que
aflade que, en caso de luto, las mujeres se embadurnaban el cuerpo con barro o
arcilla y se dirigian en procesion al lugar del duelo para llorar al difunto. «Cuando
era nifia, ain recuerdo estas procesiones funerarias de plafiideras, con el torso
desnudo y el cuerpo embadurnado de tierra roja o barro», rememora. «Hoy ya no
se desnudan por completo. Siguen llevando sujetador y enaguas, e incluso en los
pueblos, rara vez se pintan con barro» (TANON-LoRrA, 2024).

Autoras como Mathebula (2024, 2024b) afirman que la ira expresada en las
protestas publicas en los campus sudafricanos no es aleatoria, ya que hunde sus
raices en un sentimiento colectivo e histérico de injusticia, y las relaciona con
la frustracién por ser excluidas de la educacién superior, a la que se suman
experiencias generacionales mas amplias de violencia de género, racismo y
privacién econémica. «La ira se convirtié en una forma de afirmar el control sobre
sus cuerpos en espacios donde su presencia habia sido marginada, ignorada o
activamente reprimida», afirma. «Al canalizar su ira, estas mujeres redefinieron
su relacién con sus propios cuerpos y los espacios publicos que ocupaban. Sus
protestas pusieron de relieve la conexiéon entre la ira personal y la opresiéon
sistémica». Mathebula (2024, 2024b) no se limita, sin embargo, a asociar el desnudo
con la ira: también lo vincula a la alegria. «Las mujeres suelen experimentar una

120 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

sensacion de alegria y empoderamiento al lograr los objetivos de sus protestas»,
enfatiza. «Esta alegria no es solo un sentimiento personal, sino colectivo, que une
a las mujeres. La alegria es una forma de resistencia en si misma, ya que desafia la
narrativa de las mujeres como victimas pasivas» (MATHEBULA, 2024, 2024D).

Finalmente, y mas alla del aspecto publico de estas manifestaciones, menor
interés recibe el uso del desnudo como arma psicolégica y mistica contra los
abusos en el ambito privado. Naminata Diabaté (2016) menciona cémo fue
testigo de précticas de desnudo ptblico en Abiyan durante su infancia y apunta
que sus protagonistas eran normalmente mujeres analfabetas y vulnerables
econémicamente que se defendian asi del abuso verbal y fisico y castigaban a sus
perpetradores. Segun Diabaté, estas mujeres usaban sus cuerpos, capitalizando
el miedo que los hombres de la comunidad tienen a la sexualidad femenina, que
les ensefiaron a percibir como peligrosa. Exhibir partes del cuerpo que son tabd,
amenazar a un hombre con pafios menstruales o tocar la comida de un hombre
0 su ropa con secreciones consideradas «repugnantemente sexuales» podia hacer
que escuchara o se plegara en instancias en las que fracasaron otros mecanismos
de resistencia (D1aBaTE, 2016). Diabaté asocia esta experiencia de infancia a las
enseflanzas de su cultura, malinké y musulmana, en la que la madre tiene un
poder especial, la habilidad de invocar una maldicién con sus genitales y su
pecho, que podria materializarse en forma de un futuro arruinado, la locura o la
muerte.

En este mismo sentido, estudios como el de Abonga et al. (2020) se centran en
el norte de Uganda y en contextos interpersonales e individuales, mencionando
la practica en la que una persona -normalmente una anciana- deja al descubierto
un pecho o unos genitales desnudos y, apuntando con él a la parte infractora,
lanza maldiciones verbales como: “Yo soy quien te dio la vida, si eres ta quien ha
robado este dinero, entonces seguirds robando toda tu vida y no podras parar’.
Esta maldicién se entiende como un dltimo recurso, un acto que rompe los lazos
sociales y puede incluso matar a su victima. Segtin Abonga et al. (2020), las
ancianas suelen utilizar esta férmula para castigar a los jovenes o nifios que se
han negado repetidamente a adherirse al orden social gerontocratico de género.
En muchas culturas, coincide Jessica Mandanda (2023), contemplar el cuerpo
desnudo de madre, abuela o anciana se considera la peor maldicién: los hombres
que se atreven a hacerlo se vuelven locos, impotentes, ciegos o mueren.

Por su parte, el escritor Theo Ananissoh (2024) hace una diferencia entre la
maldiciéon que se lanza voluntaria y publicamente y otra mas sutil, ligada a un
contexto preciso, puesto que la desnudez no es sagrada per se, sino que se torna
sagrada en virtud de las circunstancias. «Por ejemplo, una mujer casada que
muestre sin querer su desnudez a alguien que la esté cortejando es algo muy grave.
Es como si ya hubiera habido sexo. Tendra que pasar por ritos de purificaciéon y
su marido podria repudiarla», advierte (ANaNIssoH, 2024). Segtn el autor, este
tipo de indiscreciéon se da en determinadas circunstancias, como cuando una
mujer estd mal sentada o se le cae el pafio con el que se cubre (ANAaNIssOH, 2024).
También cuando una madre muestra la vagina a su hijo o incluso su ablakon, ya
sea voluntaria o involuntariamente (ANaNissoH, 2024). «Decimos que va a llegarle

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 121



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

una desgracia al nifio si no realizamos ceremonias de purificacién», subraya. «Es
como si cometiera un acto incestuoso, porque nacié de ahi y no debe mirar ahi. Es
impuro, un tabt, y va a atraerle una desgracia» (ANANIssoH, 2024).

5. CONCLUSIONES

La desnudez publica de las africanas es un fenémeno complejo y cargado
de connotaciones, matices y variables, que se liga a creencias espirituales y
filosoficas compartidas a lo largo y ancho del continente africano. En el caso de
Costa de Marfil, este desnudo se interpreta a través del prisma de la maternidad
empoderadora, de los genitales femeninos como fuente de poder por su capacidad
de crear vida y de la mujer como ser mistico, que ejerce de puente vivo entre el
mundo material y el espiritual.

La exhibicién ptblica y voluntaria de los atributos femeninos ligados a la
maternidad puede significar una maldicién contra un enemigo de la comunidad,
individual o colectivo, y una bendicién para los aliados que apoyan a dicha
comunidad. Como sefiala Naminata Diabaté, no se trata de una practica pacifica,
sino de un arma psicolégica y espiritual, la méds poderosa posible y el tltimo
recurso entre las mujeres, que se usa en una situacién desesperada y que tiene
intencién ofensiva.

Opinamos que lainterpretacion de estas practicas en nuestro marco de estudio
debe incluir, entre otras muchas variables y capas: 1) la supervivencia de practicas
tradicionales anteriores a las colonizaciones y la islamizacidn, 2) la resistencia de
creencias espirituales que empoderan a las mujeres con el reconocimiento de la
maternidad y del sexo femenino y 3) la perpetuaciéon de formas de organizacién
colectiva y participacion publica en los asuntos de la comunidad que las mujeres
privilegian desde tiempos inmemoriales.

Estas practicas sobreviven, a pesar de la incomprensién exterior y de
sus propias sociedades, al embate de las colonizaciones, otras religiones y la
modernidad globalizadora y de diferentes dindmicas sociales globales y locales
que redundan en que el cuerpo de la mujer viva un proceso de mercantilizacién y
devaluacién que lo desacraliza.

La literatura académica euronorteafricana sobre los significados maés
profundos del desnudo femenino en las sociedades africanas escasea y tanto
académicos como periodistas suelen centrarse en lo meramente descriptivo, en
el caracter politico de lo que se considera otra forma de protesta, homologable
a practicas que conocemos en Occidente, o en el aspecto de denuncia frente
al patriarcado u otras injusticias. El sustrato de conocimientos y creencias
compartidas por muchas comunidades africanas y el aspecto simbdlico que liga
esta desnudez a la sacralidad de las mujeres, el poder de las madres y los procesos
naturales de la vida quedan normalmente fuera de sus andlisis.

En un momento en que proliferan los movimientos que reivindican un
segundo proceso de descolonizacién y los activismos africanos, incluidos los

122 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

feminismos, encuentran referentes en estructuras, figuras e historias precoloniales,
el espacio sociopolitico africano se abre, una vez mads, al sincretismo: a una
combinacién novedosa y pragmatica de lo tradicional con lo moderno para
responder a los desafios del siglo xx1. Las mujeres tienen una centralidad en estas
nuevas configuraciones sociopoliticas, como sujetos activos y con agencia que
participan de ese espacio publico en sus propios términos. En este contexto, es
necesario profundizar en las précticas que utilizan y comprender su trasfondo y
sus matices, dejando la mirada eurocéntrica a un lado para abrazar la sofisticacién
de otras formas de ser y estar en el mundo.

6. REFERENCIAS
6.1. Fuentes orales / Entrevistas

Theo Ananissoh, 23 de septiembre de 2024 (entrevista telefénica).
Evelyne Diomandé, 19 de septiembre de 2024 (entrevista telefénica).
Hortense Djomeda, 23 de septiembre de 2024 (entrevista telefénica).
Dagauh Komenan, 28 de agosto de 2024 (entrevista personal).
Michelle Tanon-Lora, 20 de septiembre de 2024 (entrevista telefénica).
Jean-Arsene Yao, 23 de septiembre de 2024 (entrevista telefénica).

6.2. Bibliografia

ABONGA, Francis, KeraLl, Raphael, PorTer, Holly vy Tapscott, Rebecca (2020): The
power of naked protest in a shrinking democratic space. LSE. Recuperado
9 de julio de 2025, de https://eprints.Ise.ac.uk/103556/1/the_power_of_
naked_protest_africa_at_LSE.pdf

Amoo, Ama Ata (1998): The African Woman Today. En NNAEMEKA,
O. (ed.), Sisterhood, Feminisms, and Power: From Africa to the Diaspora. Trenton,
NJ: Africa Research and Publications.

Arrou, Koumé René (2003): Confusion dans l'histoire des Baoulé, a propos de
deux reines : Abraha pokou et Akoua Boni. Journal Des Africanistes, 73(1), 137-
143. DOI: 10.3406 /jafr.2003.1332.

Arozig, Bright (2020): Undressing for redress: the significance of Nigerian women’s
naked protests. The Conversation. Recuperado 9 de julio de 2025, de https://
theconversation.com/undressing-for-redress-the-significance-of-nigerian-
womens-naked-protests-144823

ANNIVERSAIRE / 12 ANs aPRES: (S.F.): Ce qui n’a jamais été dit sur la rébellion du 19
septembre 2002. Abidjan.net News. Recuperado de https:/ /news.abidjan.net/
articles/511075/ anniversaire-12-ans-apres-ce-qui-na-jamais-ete-dit-sur-la-
rebellion-du-19-septembre-2002.

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 123



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

BERGER, Iris (2014): African Women’s movements in the twentieth century: A
hidden story. African Studies Review, 57(3), 1-19. DOI: 10.1017 / asr.2014.89.

Bipaseca, Karina (coord.) (2016): Genealogias criticas de la colonialidad en América
Latina, Africa, Oriente. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de Ciencias
Sociales.

Boum, Hemley (2022): Los maquis. Tegueste: Baile del Sol.

DANGAREMBGA, Tsitsi (2022): Black and Female. Londres: Faber & Faber.

De, Carlene H. (1997): Women and Grassroots Politics in Abidjan, Cote d’Ivoire.
En MikeLL, G. (ed.), African feminism: the politics of survival in Sub-Saharan
Africa. Philadelphia, PA: University of Pennsylvania Press.

DiaBatE, Naminata (2016): Women’s naked protest in Africa: Comparative
Literature and Its Futures. En Puri, S. v CastiLo, D. A. (eds.), Theorizing
Fieldwork in the Humanities: Methods, Reflections, and Approaches to the Global
South. Londres: Springer.

DienG, Rama Salla Y O’'REiLLY, Andrea (2020): Feminist Parenting: Perspectives from
Africa and Beyond. Toronto: Demeter Press. DOI: 10.2307/j.ctv11vctbp

EsiLa, Florence y Trirp, Aili (2017): Naked transgressions: gendered symbolism
in Ugandan land protests. Politics Groups and Identities, 5(1), 25-45. DOIL:
10.1080/21565503.2016.1273122

EstEvA, Jordi (1999): Viaje al pais de las almas. Valencia: Editorial Pre-Textos.

Goutenep, Kinva V. J. A. (2020): Resolucion tradicional de conflictos entre las
poblaciones we (Oeste de Costa de Marfil - Este de Liberia). En KoMENAN,
D. (ed.), Guerra y paz en Africa. Visiones retrospectivas de un continente buscando
la paz. Madrid: La Catarata.

GriLLo, Laura S. (2012): Female Genital Power in Ritual and Politics: Violation
and Deployment in Southern Cote d’Ivoire. Society For Cultural Anthropology.
Recuperado 14 mayo de 2012, de https://culanth.org/fieldsights/female-
genital-power-in-ritual-and-politics-violation-and-deployment-in-southern-
c%C3%B4te-divoire

Jacos, Elizabeth (2022): Militant Mothers: Gender and the Politics of Anticolonial
Action in Cote d’Ivoire. The Journal Of African History, 63(3), 348-367. DOL:
10.1017/s0021853722000524.

JurapO, Angeles (2017): Pokt y sus hermanas. En RobriGuez, M. C. (coord.), El iris
de Lucy. Las Palmas de Gran Canaria: Centro Atlantico de Arte Moderno -
CAAM.

Jurapo, Angeles (2022): Marie Koré, la mujer politica y su banda. Africaye.
Recuperado 17 de marzo de 2022, de https:/ /www.africaye.org/marie-kore-
la-mujer-politica-y-su-banda/

Jusu-SHERIFF, Yasmin (2013): Me parece que las universitarias no comprenden
las conexiones entre ellas y las mujeres de las comunidades. En Africana.
Aportaciones para la descolonizacion del feminismo. Barcelona: oozebap.

KaGUMIRE, Rosebell (2024): In Africa, nude protest lives on. New Internationalist.
Recuperado 5 de diciembre de 2024, de https://newint.org/action/2024/
africa-nude-protest-lives

124 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



Angeles Jurado Quintana

MANDANDA, Jessica (2023): Understanding the Radicalism of Naked Protests as a
Decoloniality tool. King’s College London. Recuperado 7 de agosto de 2023, de
https:/ /www .kcl.ac.uk/understanding-the-radicalism-of-naked-protests-
as-a-decoloniality-tool-for-feminist-activism

MaTHEBULA, Mpho (2024): Naked protests in South Africa: a psychologist explores
the emotional power of this form of activism. The Conversation. Recuperado
24 de octubre de 2024, de https:/ /theconversation.com/naked-protests-in-
south-africa-a-psychologist-explores-the-emotional-power-of-this-form-of-
activism-238530

MaTHEBULA, Mpho (2024b): The emotional power of naked protests in South
Africa. Wits University. Recuperado 11 de noviembre de 2024, de https://
www.wits.ac.za/news/latest-news/opinion/2024/2024-11/ the-emotional-
power-of-naked-protests-in-south-africa.html

MsiMANG, Sisonke (2016): South Africa’s topless protesters are fighting shame on
their own terms. The Guardian. Recuperado 5 de mayo de 2016, de https://
www.theguardian.com/world/2016/may/05/south-africas-topless-
protesters-are-fighting-shame-on-their-own-terms

Murias Morciiio, Celia (2020): Activismos feministas en Africa. tendencias
y estrategias de los nuevos movimientos. En DOMINGUEZ DE OLazABAL, 1. Y
AvE GoNzALEz, E. (eds.), Informe Africa 2020: Transformaciones, movilizacion y
continuidad. Madrid: Fundacién Alternativas.

NNAaEMEKA, Obioma (ed.) (1998): Sisterhood, Feminisms, and Power: From Africa to the
Diaspora. Trenton, NJ: Africa Research and Publications.

Osasa, Funmilayo (2020): The radical politics of women’s bodies. Africa Is A
Country. Recuperado 15 de octubre de 2020, de https://africasacountry.
com/2020/10/ the-radical-politics-of-womens-bodies

Ocunpirg, Molara (2013): El término postfeminismo se estd usando como si las
necesidades del feminismo ya se hubieran alcanzado. Los estudios de género
y el trabajo social no sélo se han convertido en una moda, sino también en
una industria. En Africana. Aportaciones para la descolonizacion del feminismo.
Barcelona: oozebap.

OrjiNTa, Ikechukwu A. (2014): Liberation literature and liberation feminism for
Africa. Munich: GRIN Verlag.

PEREYRA, Verénica Y Mora, Luis (1999): Las voces del arco iris. Textos femeninos
y feministas al sur del Sahara. Mujer Palabra. Recuperado de https://www.
mujerpalabra.net/creadoras/derivadas/creadoras_africanas2.htm

SaLami, Minna (2019): Searching for my feminist roots. En Bussy, M. (ed.), New
Daughters of Africa: An International Anthology of Writing by Women of African
Descent. Nueva York: Amistad Press.

SErBIN, Sylvia (2017): Reinas de Africa y heroinas de la didspora negra. Barcelona:
Wanafrica Ediciones.

SIGUE, Moubassiré, NeslE, Gaoussou Y Bacyg, Fidele Y. (s.f.): Corps de femme,
symbolisme et exercice de contre-pouvoirs légitimes au Burkina Faso. Nzassa-
Revue. Recuperado 30 de octubre de 2024, de https://www.nzassa-revue.

Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112 125



Estrategias de disidencia de las mujeres en contextos africanos

net/admin/img/ paper/32.%20SIGUE %20Moubassir % C3 % A9 %20et %20al..
pdf

Stpl, Remei (2018): Mujeres africanas. Mds alld del topico de la jovialidad. Barcelona:
Wanafrica Ediciones.

TamALE, Sylvia (2020): Decolonisation and Afro-Feminism. Wakefield, Canada:
Daraja Press.

TaMALE, Sylvia (2021): Nudity, Protest and the Law in Uganda. Feminist Africa.
Recuperado 9 de abril de 2021, de https://feministafrica.net/2019/10/17/
nudity-protest-and-the-law-in-uganda/

Triep, Aili (2017): How African feminism changed the world. African
Arguments. Recuperado 8 de marzo de 2017, de https:/ /africanarguments.
org/2017/03/08/how-african-feminism-changed-the-world/

ZycHowicz, Jessica (2015): Performing Protest: Femen, Nation, and the Marketing
of Resistance. Journal Of Ukrainian Politics And Society, 1(1), 79-104.

126 Vegueta, 26 (1), 2026, 97-126. eISSN: 2341-1112



ULPGC
Universidad de
Las Palmas de
Gran Canaria

Facultad de
Geografia e Historia

Colaboran: ,
DEPARTAMENTO DE CIENCIAS HISTORICAS
DEPARTAMENTO DE GEOGRAFIA

©



	1-VEG_2026_1_PORTADA
	2_VEG_2026_1_PORTADILLA_NUMERO
	3-VEG_2026_1_CREDITOS
	4-VEG_2026_1_SUMARIO_DEFINITIVO_IVAN
	VEG_2026_1_01z_PORTADILLA_DOSSIER
	VEG_2026_1_06 JURADO
	VEG_2026_1_Z_CONTRAPORTADA_FINAL



