
 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

59 

La fragilidad de los límites: mitos griegos en los márgenes 
de reescrituras teatrales americanas 

 
 
Francisco Bravo de Laguna Romero1 

 

En 1993 el creador argentino-canadiense Guillermo Verdecchia estrenó 

Fronteras Americanas, escrita para la celebración de los 500 años del 

descubrimiento de América y de la firma del Tratado de Libre Comercio entre 

Estados Unidos, Canadá y México, un monólogo autoficcional sobre la frontera, 

como espacio físico y simbólico, que fue representado por primera vez en el 

Tarragon Theatre Extra Space de Toronto en 1993, año en el que ganó el premio 

Governor General’s Award for Drama, y en 1994 el Chalmers Award por la 

mejor pieza de teatro nacional. Treinta y dos años después, en un contexto 

histórico radicalmente opuesto, en una época caracterizada por migraciones 

forzadas, rutas que no reconocen fronteras, muros, límites, aranceles, lugares de 

nadie, visados y barreras, mapas con sus propias reglas, los cuestionamientos que 

plantea la obra cobran una mayor significación y vigencia. Fronteras Americanas 

narra la crisis identitaria de Verdecchia, joven de origen argentino que llegó de 

niño a Canadá, y las peripecias de su alter ego, Wideload. Pese a que Guillermo 

vivió casi toda su vida en Canadá, quince años después de su llegada, confrontado 

quizás por sus dos incompatibilidades y enfrentado quizás a sus dos memorias, 

regresó a Argentina. Desorientado en su país natal decidió volver a Canadá y en 

su proceso de búsqueda para encontrar las causas de su desequilibrio, un brujo, 

un chamán que cruzaba los Estados Unidos, le revela que su hogar es la frontera 

y que su identidad es múltiple: latino-canadiense/argentino-canadiense. El 

mestizaje, como principio de integración y como negación de fronteras, está muy 

presente como dualidad misma de los espacios físicos, culturales, étnicos, 

económicos o sociales, que separan lo diferente y que comparten la voluntad 

necesaria de asumir el reto del mestizaje como solución única de convivencia, lo 

que una investigadora denominó “ideología del multiculturalismo” (Gómez, 1995, 

                                                      
1 Doctor en Filología Latina; Profesor Contratado Doctor e investigador del IATEXT de la 
Universidad de Las Palmas de Gran Canaria, España; Orcid: 0000-0002-6336-3736. E-mail: 
francisco.bravo@ulpgc.es. 
 
 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

60 

pp. 1-2), otra propuesta híbrida de “dramaturgia postcolonial” (Maufort, 2024, 

….) y otra postmodernismo, identidad e inmigración (Pensa, 2017, pp. 77-84). 

Hemos descrito brevemente el argumento de Fronteras Americanas 

porque esta obra contiene los tres elementos con los que vamos a estructurar 

nuestro estudio que pretende ser una reflexión general sobre algunas 

recreaciones y reescrituras teatrales de temas grecolatinos en un muestrario de la 

dramaturgia latinoamericana contemporánea que hemos dividido de la siguiente 

manera:  

 

1. Monólogos de autoficción: piezas dramáticas imbricadas en la 

tradición clásica representadas como experiencias individuales o 

colectivas que los creadores y creadoras transforman en una poderosa 

herramienta para cuestionar imaginarios identitarios y para recuperar en 

la escena voces que fueron silenciadas. 

2. Fronteras: piezas dramáticas relacionadas con la tradición clásica que 

permiten subvertir discursos hegemónicos sobre Hispanoamérica. Hemos 

subdividido estas fronteras en fronteras geográficas (ríos, desiertos y 

selvas); históricas (Tiempos de Conquista, Tiempos de Revoluciones y 

Tiempos de Dictaduras); sociales, ubicadas en los extrarradios de las 

grandes metrópolis, y la negación de las fronteras, representada en 

espacios cerrados, a modo de cárceles, hospitales, sótanos o celdas. 

3. El mestizaje: reescrituras dramáticas que superan el lugar último de 

encuentro y la negación de cualquier tipo de fronteras. 

 
La intención de este trabajo, por lo tanto, no es hacer un inventario de las 

innumerables Antígonas, sobre todo Antígonas, Medeas, Electras, Ismenes o 

Casandras (o Kassandras) que se han teatralizado en América Latina, hecho que 

ya está extraordinariamente documentado en excelentes y completos catálogos y 

manuales, que pueden encontrar en la bibliografía de este trabajo, en el apartado 

Compilaciones y Manuales. Solo a modo de ejemplo, Da Silva contabiliza 50 

obras en Brasil entre 1914 y 2019. En Argentina la cifra que proporcionan los 

diferentes trabajos publicados superan el centenar y el corpus de obras teatrales 

caribeñas de tema clásico, incluyendo las piezas mexicanas, llega hasta las 74 

obras (Herrera, 2014, pp. 81-94).  



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

61 

 Nuestro corpus ronda las setenta obras. No pretendíamos ni necesitábamos 

analizar en este estudio todas las reescrituras, quizás estén citadas las más 

representativas, ni que figurara una representación de todos los países porque 

entendíamos que no era ese el motivo de esta reflexión. Por esta razón omitimos 

voluntariamente fechas de estreno, los premios que han recibido, las 

adaptaciones cinematográficas o televisivas que de ellas se han realizado, y la 

procedencia de la autoría de los creadores y creadoras en un intento por evitar la 

sensación de fronteras de la que nos queremos proteger. Proponemos reflexionar 

sobre la elección espacial o temporal, física y geográfica, mítica, que estos 

dramaturgos y dramaturgas han elegido para ubicar su acción teatral. Tampoco 

pretendíamos identificar las características de la literatura de frontera presentes 

en algunas de estas obras ni definirlas, si bien matizamos que el corpus de 

literatura de frontera en América Latina es extenso y en numerosas ocasiones está 

muy vinculado a la conquista del territorio y a la lucha contra el indio (Servelli, 

2010, p. 31), frontera entendida como tierra virgen y tierra de nadie que se 

presenta como espacio ideal para su incorporación a la cultura occidental porque, 

parafraseando a García Gual, no hay mitos tan productivos como los mitos 

clásicos porque “al estar vehiculados por una tradición poética los mitos griegos 

carecieron de la inflexibilidad que en otros lugares han tenido las narraciones de 

carácter religioso” (García Gual, 1995, p. 59). 

 
1. Monólogos autoficcionales 

 

En estas piezas imbricadas en la tradición clásica, son numerosas las voces 

poéticas que generan “escenarios verbales”, simbólicos y potentes, 

“territorialidades figurativas” como las llamó Mª Emma Llorente (2021, p. 217). 

En estas representaciones, autoficcionales o no, las fortalezas de las imágenes 

están ya construidas inicialmente por los propios personajes. Ejemplificamos 

estas reescrituras con La Alimaña de Patricia Suárez, Medeia do fim do mundo 

de Nanda Gárbero, Antígona González de Sara Uribe y Casandra iluminada (rito 

de pasaje) de Noemí Frenkel. Son muchas más, algunas ya clásicas como 

Antígona, versión libre de la tragedia de Sófocles de José Watanabé, las que 

entrarían dentro de esta clasificación, pero la bibliografía sobre su trabajo y sobre 

otras recreaciones es tan amplia que no nos podemos detener en ellas. 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

62 

La Alimaña irrumpe con tres monólogos, el de la nodriza, empacando 

zapatos como una sombra “semidesnuda, con unas sandalias de tiras hasta la 

pantorrilla” (Suárez, 2016, p. 2); el de Medea, “la Señora… la hija de la Luna… la 

hechicera más poderosa de la Grecia” (Suárez, 2016, p. 6), a la que quieren echar 

porque es “extranjera” y no tiene “derechos” (Suárez, 2016, p. 4); y el de Creusa 

admirando el manto de seda roja y siendo consciente de su embrujo y de su propia 

inmolación. Voces de tres mujeres que escupen violencia y que se refugian en el 

mismo título que se le otorga a Medea, “la alimaña”. 

Medeia do fim do mundo es una pieza en dos actos, con dos personajes, 

Medea y una mujer. En el primer acto Medea interpela al auditorio, al lector, al 

director de la pieza y a la tradición y recepción de nuestras propias Medeas, con 

la misma invocación que hace Salvador Cangrejo Corrales, el personaje de Donde 

se descomponen las colas de los burros de Carolina Vivas Ferreira: 

 

PERSONAJE: (A público.) Hola. Soy un personaje. Salvador 
Cangrejo Corrales; así me bautizó la dramaturga. ¿Qué les 
parece? Ahora le ha dado por ponerme de protagonista de una 
tragedia. (Pausa.) Contemporánea. ¿Ah? (Vivas, 2013, p. 5). 
 
Que merda é essa? Pelo amor de Deus, me deixa em paz, tem 
mais de 2500 anos que vocês ficam brincando, rodopiando com 
meu fantasma mundo a fora, inventando mais Medeia por aí. É 
pedir demais? (Gárbero, 2024, p. 21). 

 

La autora advierte a sus lectores de que se encontrarán “com uma Medeia 

que não mata e nem more… ou mesmo com muitas Medeias da atualidade que 

ainda persistem no filicidio” (Gárbero, 2024, pp. 14-15). Expuesta Medea como 

icono travestido 2500 años después, el personaje comienza a leer el argumento 

de esta “Medea 3.0” y rechaza los arquetipos de las Medeas clásicas y de las 

modernas, lo que le permite convocar a una Medea abortista2, esquivar a la 

“macumbeira” suicida de Chico Buarque y Paulo Pontes o renegar de la original 

Des-Medeia de Denise Stoklos (1995, p. 29); la limpia de todos los elementos 

tradicionales que adornan sus revisiones modernas y la aleja de un teatro “pós-

dramático que está na moda” (2024, p. 21). Concluidas la revisión y actualización 

de todos los personajes de la tragedia, comienza entonces la tragedia. En el 

                                                      
2 Reclama legalizar el aborto en un país donde sigue siendo un crimen según el Código Penal de 1940, con 

excepción de los casos de estupro y anencefalia (Decreto-Lei nº 2848 de 7 de diciembre de 1940).  



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

63 

segundo acto, la otra “Mujer” se convierte en Glauce, en la novia que tiñe su traje 

y sus guirnaldas de rojo, y se suicida en su deseo alucinatorio de querer ser como 

Medea: “pensou que era Medeia, e querer ser eu, custa muito caro, há que pagar 

com a vida” (2024, p. 46). Una afirmación de Gárbero condiciona el cambio de 

esta Medea contemporánea, sin fisuras de mujer rasgada, “só que mulher 

inteligente é tão ou mais perigosa que filicida” (2024, p. 45). La legendaria 

peligrosidad de Medea, condicionada por su vengativa violencia de mujer salvaje, 

de ánimo violento, terrible, que habían construido Eurípides y Séneca, es menos 

peligrosa que la Medea que compone Gárbero: inteligente, moderna, resuelta 

pero contenida, con una lucidez instintiva, profunda y sutil: “não mata, não mete 

a faca, não dá veneno, não mata, não joga água quente... não tem nada… Medeia 

não more” (2024, p. 50). La obra termina con una carta, con Ovidio y su Heroida 

XII como referencia, en la que le propone un listado de normas básicas para la 

supervivencia de su bebé, indicándole dónde están los pañales, los biberones, las 

toallitas húmedas e incluso la cartilla de vacunación con una serie de 

instrucciones a modo de sentencias (2024, p. 56). Finalmente, se manifiesta 

entera con esa apelación a su voluntad que Séneca puso en su boca, Medea nunc 

sum (v. 910), invocación que, según la norma, solo se le permite a los dioses 

(Pérez Gómez, 2018, p. 226). Después de todas las decisiones de otros, de la 

espera, de las dudas y el conflicto, de los recelos y los ruegos, se erige con voz 

propia, como hicieran otras Medeas contemporáneas, la de Olavo, Salvaneschi, la 

de Cureses, de Alves, de Drago o de Suárez, como la reina que también 

reivindicaba Séneca, o como la diosa que ya es María, la Medea en el espejo de 

José Triana: “Soy Dios” (Triana, 1959, p. 124). Ya es mujer. Ya es libre. Ya vuelve 

a ser Medea: “Eu sou Medeia” (Gárbero, 2024, p. 26). 

Antígona González, de Sara Uribe, es un drama poético experimental, que 

representa el silencio de los desaparecidos durante el sexenio de gobierno del 

expresidente Felipe Calderón (Moreno, 2025, pp. 119-138) y da voz a las víctimas 

de la guerra entre el crimen organizado y el Estado mexicano, mutados los 

silencios en los mismos cuerpos de los ausentes. No hay espacio ni acción 

dramática, solo lirismo, expresión poética y multiplicidad de voces reales y 

ficticias que combinan lo periodístico y lo literario con un “horizonte de 

alusiones” a la Antígona de Sófocles, de Yourcenar, de María Zambrano, de 

Leopoldo Marechal, de Judith Butler, de Griselda Gambaro o de Carlos Satizábal, 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

64 

que funcionan como un coro de “conexiones afectivas” entre ellas (Ette, 1995, p. 

18). En estas tragedias no hay poder al que enfrentarse, porque el mayor poder es 

el silencio: “Yo supe que Tamaulipas era Tebas y Creonte este silencio 

amordazándolo todo” (Uribe, 2012, 65). 

Casandra iluminada (rito de pasaje), de Noemí Frenkel, dos actos 

protagonizados por los personajes de Casandra y La Mujer salpicados con algunos 

versos traducidos de la Orestíada de Esquilo, vive un poco más alejada de los 

estudios más recientes, pero nos permite recuperar Kassandra, de Sergio Blanco, 

una parodia invertida, polisémica, cuyo personaje se puede interpretar como “la 

inmigrante latina en los Estados Unidos que vive de la prostitución” (Urdician, 

2016, p. 265): “un ajustado vestido de leopardo, medias negras de rejillas y 

zapatos rojos de taco alto” (Blanco, 2005, p. 6). A diferencia de su destino clásico 

como botín de guerra, esta Kassandra hace un registro eficaz y efectivo de todos 

los héroes de la Guerra de Troya en función de una cuestión puramente 

anatómica: el tamaño de su miembro viril. 

El monólogo se transforma en pesadilla en Los motivos de Antígona de 

Ricardo Andrade Jardí cuando Antígona despierta en el Tártaro mejicano, en 

Ayotzinapa, y ve a todos los ciudadanos sepultados, desplazadas las madres, 

desaparecidos los esposos, abandonados los hijos en una realidad decadente que 

se niega reconocer: 

 

Y de pronto Antígona abre los ojos y descubre que de tanto 
caminar ha llegado al Tártaro y que ese lugar hoy se llama 
Ayotzinapa México. Y con terror, y ese llanto que arranca la 
esperanza de los ojos, comprende cuántas sepulturas faltan y 
cuántos tiranos hay aún por derrocar para terminar de una buena 
vez con su inagotable e involuntario oficio de sepultadora. 
Antígona agotada desea por un momento eterno ser, entonces, la 
sepultada3. 

 

Una llamada a cobro revertido es otro de los formatos que acogen estos 

monólogos dramatizados. En Medea llama por cobrar, de Peky Andino Moscoso, 

Medea, inmigrante ecuatoriana, como migrante era la Medea del Olimar de 

Marina Perkovich, llama desde Nueva York a Quito para contar sus miserias, sus 

experiencias, los oficios de sirvienta que desempeñó, la desesperación, el 

                                                      
3 Rescatado de https://diogenesbcn.wordpress.com/2014/12/01/los-motivos-de-antigona-

%C2%B7-teatro-mexicano-contemporaneo/ 



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

65 

abandono, la marginación y finalmente la inexistencia. Nueva York es la ciudad 

de los Vellocinos y adquiere la característica de un personaje más de la trama. 

Peky Andino utiliza dos pretextos: el primero, la tragedia escrita por Eurípides; 

el segundo, un hecho trágico ocurrido en Nueva York en el que una inmigrante 

ecuatoriana se suicida lanzándose a los rieles del tren junto a sus hijos, en 

respuesta al abandono y al maltrato de su esposo (Bravo de Laguna, 2015, pp. 

2437-2445). Como bien apunta Luisa Campuzano (2006), el carro alado, con el 

que concluyen algunas tragedias clásicas, se transforma en vagón de tren de 

metro y la intervención del deus ex machina, propio de los tragediógrafos 

clásicos, se transpone en la máquina férrea que acaba con la vida de Medea:  

 

Todos los trenes de York conducen al final. Y el último que pasa 
por esta estación tiene un vagón con mi nombre y con los 
nombres de tus vellocinos. Tengo que colgar. La máquina de la 
muerte se acerca (Moscoso, 2005, p. 31). 

 

También Andino Moscoso, en su monólogo postcibernético, Ulises y la 

máquina de perdices, utiliza la misma estrategia de una operadora telefónica, 

esta vez con la voz de Atenea, que contesta las llamadas que Ulises intenta hacer 

a Penélope. La operadora Atenea también pone en contacto a Ulises con la voz en 

off de Agamenón y Telémaco, que aprovechan la ocasión, en una única y oportuna 

aparición, para despedirse y pedirle a Ulises que no regrese a Ítaca: 

 

PENÉLOPE: Después de esta llamada, Polifemo se tragará el 
teléfono y me iré a la selva con un traficante de fama, me llevaré 
los tejidos que terminé con mis amantes en las noches que 
estuviste ausente. Si recuerdas la ruta de regreso a Ítaca, por tu 
bien, vuelve a olvidarla. Hasta nunca, varón de multiforme 
ingenio, hasta nunca, nunca, nunca… (Moscoso, 2005, p. 78). 

 

 El último monólogo al que haremos referencia es El escorpión blanco de 

Daniel Fermani, la universalidad de una Medea innominada que aparentemente 

recepciona el mito de Eurípides y de Séneca pero que nada nos dice ni de su 

extranjería, ni de su fama ni de su pasado mítico. Solo revisa su camino como 

mujer y como madre, “un ser humano creí ser… Humana era yo, mujer, madre 

quizás” y desliza su condición de animal monstruoso quizás en el título y en 

algunos fragmentos de la pieza, “mensajera de la muerte soy, que no de la vida… 

Vida he sido y muerte seré” (Fermani, 2012, p. 2). 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

66 

Después de esta mirada a monólogos dramatizados, destacamos 

brevemente las voces corales que genera Antígona en cuatro países diferentes, 

Argentina, Colombia, México y Uruguay, como producciones teatrales que 

intentan rescatar la memoria desde el ámbito escénico, “un marco de 

recuperación y de sentido en el presente y un horizonte de expectativa hacia el 

futuro” (Vezzetti, 2007, p. 3). Antes de analizar algunas de estas obras, citamos 

como referencia Antígona del dramaturgo Mohammad Al-Attar que fue 

interpretada por refugiadas sirias en Beirut en 2014. Entre algunas de las obras, 

destacamos AntígonaS: Linaje de hembras de Jorge Huertas, que aborda la 

problemática de los desaparecidos durante la dictadura argentina fusionando 

elementos de la cultura porteña como el tango, el fantasma de Jorge Luis Borges 

o la figura de Eva Perón, “embalsamada peregrina”, con elementos griegos como 

el coro; Antígonas. Tribunal de Mujeres de Carlos Satizábal y Patricia Ariza, 

interpretado por Ángela Triana y otras actrices profesionales que se encargaron 

de llevar el hilo conductor acompañando a algunas de las madres de Soacha, 

Colombia, cuyos hijos, asesinados por el ejército, fueron vestidos como 

guerrilleros para ser identificados como miembros de las FARC, convirtiendo la 

obra en un ritual fúnebre más que en una pieza dramática de denuncia (Núñez y 

Millán, 2020, p. 36); Antígona Oriental, escrita por Marianella Morena, parte de 

fragmentos de Sófocles y de los testimonios de expresas políticas, hijas y exiliadas 

de la última dictadura militar de Uruguay, que conforman un coro femenino de 

diecinueve mujeres sin experiencia previa en la actuación. Este coro, liderado por 

dos actrices y cuatro actores profesionales que recitan los versos de Sófocles, 

acentúa el concepto tratado en todas estas obras autoficcionales o “trágico-

biográficas” (Morales, 2022). A estas tres producciones de voces colectivas, 

sumamos Podrías llamarte Antígona, escrita por Gabriela Ynclán, pieza 

concebida como denuncia ante las autoridades mexicanas por su actuación en la 

tragedia de la mina de carbón de Pasta de Conchos, en Coahuila, en febrero de 

2006. Una explosión de gas dejó atrapados en la mina a 65 trabajadores que no 

pudieron ser rescatados debido a las altas concentraciones de gas metano en el 

interior. Tres años después un miembro de la ONG Cereal (Centro de Reflexión y 

Acción Laboral), pidió a Gabriela Ynclán una pieza que acompañara a los 

familiares: 

 



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

67 

Ella se puso a escribirla. La tenía hecha en dos semanas. Me la 
dio a revisar. Estaba muy bien. No todo era idéntico, por lo que 
la había llamado Podrías llamarte Antígona, pero se respetaba 
lo que ellas habían visto de la ley antigua enfrentada a las leyes 
de los hombres (González Vaquerizo, 2014, p. 98). 

 
 

2. Las Fronteras 

 

Nuestra frontera, o por los menos de la que parten nuestras lecturas de los 

“clásicos teatrales” hispanoamericanos, es La Frontera de Cureses (Bravo de 

Laguna, 2010). En la época de la conquista del sur de la Argentina en el siglo XIX, 

su desierto, “vocablo excluyente utilizado a lo largo del siglo XIX para referirse al 

territorio sometido a la influencia del indio” y complementario al uso de la 

palabra “frontera” (Servelli, 2010, p. 33) magnifica, desde el propio título, la 

metáfora de una vocación de humanidad universal como defiende el personaje de 

la vieja y sabia Huinca: “Tuita la sangre es igual… tuita es d’este mesmo suelo… 

no hay nada que separe a los de allá y a los de acá” (Cureses, 1964, p. 15). Pero a 

pesar de estas buenas intenciones, nos imponemos límites para no cruzarlos ni 

que los crucen, fronteras infranqueables hechas de sangre, de miedos, de 

penurias y dolor: 

 

BÁRBARA: ¡Siempre una frontera que crece y crece sin poderla 
detener!... La frontera que separa la tierra, los sentimientos… los 
corazones… No pensaste nunca, Jasón, en lo lindo que sería si 
ella no existiera (Cureses, 1964, p. 43). 

 

2.1. Fronteras geográficas 

 

Como hemos resaltado en anteriores trabajos (Bravo de Laguna, 2018, pp. 43-

60), en la tradición clásica el límite, la frontera, estaba representado por espacios 

geográficos que simplemente simbolizaban dos culturas (griego-no griego). En la 

dramaturgia americana contemporánea el antagonismo comparte territorio y 

separa dos mundos, incomunicados entre sí en los márgenes de cada una de sus 

soledades. La india Bárbara, transposición de Medea en la tragedia de Cureses se 

pasó “diez años viviendo a lo indio” (Cureses, 1964, p. 39); la hechicera Medea 

González vivía entre cristianos; Jinga, “a mulher africana”, era adorada como 

“ídolo bárbaro” en Além do rio de Olavo; Medea Navarro deambulaba “casi como 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

68 

salvaje” (Drago, 1980, p. 15). Estas piezas dramáticas hablan de indios que aman 

su tierra, su raza y su origen, que cantan canciones de cuna en lengua Kom, que 

conocen la sabiduría indígena, pero que son despojados con barbarie de este 

conocimiento por criollos supuestamente civilizados. Las realidades identitarias, 

históricas y étnicas se reproducen en las líneas fronterizas que separan los 

espacios dramáticos y resignifican la oposición entre el Viejo y el Nuevo Mundo: 

el norte cristiano, blanco y rico, y el sur indígena, negro, idealizado, primitivo, 

salvaje y mitologizado (Bravo de Laguna, 2018, pp. 43-60). 

Representados como barreras naturales en forma de ríos, incluso con nombre 

propio, el Paraná, el Río de La Plata, el río Magdalena, ríos que hablan en primera 

persona como el “río coro” de AntígonaS: linaje de hembras, “yo el río/ estoy 

hecho de tiempo (Huertas, 2002, p. 3) ; selvas o desiertos, estos límites están 

diseñados con la misma función estética, simbólica y dramática, de modo que, 

aunque diferentes, los escenarios son idénticos: isla habitada, separada de la 

civilización por un río; el rancho en la frontera, “una isla en mitad de la pampa, 

del fortín y de la posta”, una fortaleza donde todo alrededor es “campo abierto y 

desierto” (Cureses, 1964, p. 7); un “casino de la tierra sin mal” (Worstell, 2004, p. 

13); “uma ilha formada no cotovêlo de um rio” (Olavo, 1961, p. 200); una selva 

“rumososa, siniestra, al fondo y a la izquierda” (Ríos, 1961, p. 393). Todas estas 

fronteras representan un origen primitivo, su cultura, su religión, su tradición y 

su conocimiento. 

En Antígona: las voces que incendian el desierto, Perla de la Rosa denuncia 

el silencio de las autoridades mexicanas ante los feminicidios de Ciudad de 

Juárez. Con un juego de transposiciones que permite trascender el imaginario 

colectivo, esta pieza nos obliga a atravesar los límites y a posicionarnos. La autora 

convierte a Polinices en hermana desaparecida de una Antígona que no solo 

reclama su entierro, sino encontrar el cadáver, confirmar la muerte y obligar al 

Estado a reconocer el asesinato. Antígona no se suicida, sino que termina descalza 

y caminando sola por el desierto, mientras un coro de mujeres anónimas ocupa 

el espacio escénico para denunciar la violencia y contar las historias de sus 

muertes, la misma huida que hiciera Bárbara cuando mata a sus hijos y huye al 

desierto “más allá de tuitas las fronteras” (Cureses, 1964, p. 72). 

Medea del Paraná de Suellen Worstell de Dornbrook es un original discurso 

teatral donde se superpone el mundo griego con la cultura toba y el universo 

mítico guaraní en la provincia argentina de El Chaco. Jasón, Capitán de la 



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

69 

Patrulla Internacional, seduce a Medea, una divinidad surgida del río Paraná, hija 

de Wediaq, rey de los ríos, y nieta de Chi’ishí, la mujer estrella. En la casa flotante 

de juego donde Creonte es el dueño y su hija Anahí atiende la ruleta, se produce 

la acción dramática. En el acto final Medea hace llover sobre las máquinas, 

electrocuta a Creonte y a su hija, y regresa a su río saltando desde un puente con 

sus hijos. Las referencias a los ríos como elementos purificadores se encuentran 

en muchas de estas obras analizadas. En la mencionada AntígonaS, linaje de 

hembras, el Río de La Plata es el “cementerio anónimo de los insepultos”, un 

espacio de memoria y olvido: 

 

En cambio a Polinices lo entregó insepulto al agua, para que su 
cuerpo se deshaga en la voracidad de los peces y del barro; o 
desnudo, sucio de petróleo y destapado de estrellas lo abandonó 
al borde del Riachuelo, entre los hierros de carcomidos barcos. 
Perros y ratas se hacen festín con el cuerpo amado (Huertas, 
2002, p. 4). 

 

Sarina Helfgott en su Antígona también invoca, con serena belleza, “una 

hermosa sepultura del agua” para su hermano: 

 

Así no tuviera pies ni manos me arrastraría hasta mi hermano, y 
con los dientes rompería la infame soga, y rodaría con él hasta el 
río. Tendría entonces la hermosa sepultura del agua, el éxtasis de 
los ahogados, el sueño de los náufragos (Helfgott, 2007, p. 101). 

 

En Além do rio, de Agostinho Olavo, Medea-Jinga es una reina africana 

que traiciona a su pueblo por el amor de un comerciante de esclavos y que antes 

de dejar Costa de Marfil mata a su padre y envenena a su hermano. A los pocos 

años, al conocer el futuro matrimonio de Jasón con Creúsa, la hija de Creonte, la 

mata con un hechizo mortal y asesina a sus hijos para que su padre no se los lleve. 

Aquí el río es la frontera que separa a la comunidad blanca, representada por las 

Lavanderas, de la comunidad negra, representada por vendedores ambulantes y 

esclavos negros. Las mujeres blancas lavan sus ropas cerca del río y no solo 

relatan, a modo de coro griego, los acontecimientos que suceden en la escena sino 

que los juzgan y los condenan. 

En Donde se descomponen las colas de los burros, Carolina Vivas Ferreira 

compone la trama de una madre que busca el cuerpo de su hijo, “falso positivo”, 

asesinado por agentes del estado colombiano. Tras encontrarlo e intentar darle 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

70 

sepultura, termina lanzándolo al río para que otra madre “huérfana” que ha 

vivido lo mismo tenga consuelo al hallarlo. Esta acción final resignifica la obra 

porque este gesto impropio de Antígona propone y proyecta una respuesta 

colectiva que reconstruye las resistencias de comunidades femeninas sobre el 

duelo y la pérdida: 

 

DOLORES: Se lo entrego al río…. será rescatado de las aguas 
por otra madre huérfana que quiera llorar al despojo de sus 
entrañas. Ella le dará sepultura, como hice yo con el joven 
desconocido que usted me regaló. Ojalá su madre supiera que lo 
enterré como es debido, que le puse flores y lloré en su tumba, 
hasta que apareció de nuevo mi hijo, mi Salvador. ¡Maldito sea 
este tiempo donde “no hay lugar para los muertos”! (Vivas, 2013, 
23). 

 

El río es también metáfora de espacio sagrado donde conviven todos los 

tiempos y los sacrificios de todos los tiempos. Como señala Joseba Buj, los 

desaparecidos son “arrastrados por los sangrientos ríos profundos que surcan 

Tamaulipas” (Buj, 2019, p. 19). El protagonista yace en el fondo del lodo “donde 

se descomponen las colas de los burros”, donde reposan los restos de todas las 

tragedias americanas:  

 

PERSONAJE: Era la época de los camiones carnívoros, de uno 
de ellos me arrojaron y me dejaron aquí: donde reposa, desde 
hace más de 600 años, el cráneo niño de un sacrificado, cuya 
sangre honró a los dioses y evitó la sequía. Pero mi muerte no 
honra a nadie, desencarno en vano. A mi derecha, un indio sin 
cabeza, decapitado hace 400 años por el sable español. Vaya 
contertulios y lugar para una cita. Quién sabe con qué más pueda 
encontrarme, quizá éste sea el lugar donde se descomponen las 
colas de los burros. No seré más ese que ella quiere que sea, ahora 
seré yo. (Pausa.) ¿Y quién es yo? (Vivas, 2013, pp. 5-6). 

 

Reseñamos, como testimonio, las quince crónicas que la periodista Patricia 

Nieto recogió en su obra Los escogidos, donde hace una relación de los cadáveres 

de Puerto Berrío, en la Antioquia colombiana, los N.N., los Nomina Nescio, 

rescatados del río Magdalena desde 1948. En una de estas crónicas, “El bautista”, 

apodo del médico forense Jorge Pareja, poetizaba sobre los nombres silentes y 

sombríos en una bella letanía que les devolvía, no la vida, pero sí su recuerdo: 

“Nelson Noel, Nevardo Nevado, Nancy Navarro, Narciso Nanclares, Narana 

Navarro” (Nieto, 2022, p. 237). 



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

71 

En Los tangos de Orfeo de Alberto Rodríguez Muñoz la morada del Patrón, 

Hades en la tradición clásica, se esconde en la irrealidad, indefinida 

geográficamente, de una “pequeña casita de película” (Rodríguez, 1965, p. 87), 

como la llama Nena. Esta casita está separada del resto del mundo por el 

Riachuelo, el Aqueronte, el límite entre los dos kosmoí, río mítico que han de 

atravesar las almas para llegar al reino de los muertos representado en la 

tradición clásica como “un río casi estancado, con márgenes fangosas y cubiertas 

de cañaverales” (Grimal, 1997, p. 39), “un río oscuro” como el riachuelo de 

Rodríguez (Rodríguez, 1965, p. 123), o el “Riachuelo, entre los hierros de 

carcomidos barcos” de AntígonaS: linaje de hembras (Huertas, 2002, p. 4). 

 

2.2. Fronteras históricas 

 

Aparte de estos elementos, hay dos elementos coincidentes en la mayoría de 

las obras que hemos seleccionado: el estado como “no nación” enfrentado a la 

comunidad étnica, en ocasiones cómplice del poder, como se refleja en Antígona 

Bel, de Gárbero, donde el personaje del alumno amenaza a su profesora 

universitaria: “si ella vuelve a hablar de su novela romántica con el Estado, la voy 

a invitar a ver nuestro estado aquí” (Gárbero, 2024, p. 386); y los saberes y 

conocimientos que emanan de las jerarquías culturales, étnicas, raciales 

derivadas de lo primitivo entendidos como estereotipos identitarios de 

poblaciones asumidas como inferiores frente a los poderes occidentales. 

Quizás la inspiración de algunos creadores y creadoras para recrear los 

mitos clásicos comparte criterio con el planteamiento inicial que Leopoldo 

Marechal, a mediados del siglo pasado, se hizo al recrear Antígona Vélez, 

precedente indirecto de casi todas las demás, “rito fundacional de un espacio 

argentino” (Alonso e Houvenaghel, 2008): 

 

 Intenté una obra dramática que fuese argentina y universal. Para 
ello me propuse recoger una fábula de tipo universal, tal como la 
que nos puede ofrecer el teatro griego y ponerla en acto de 
nuestros hombres y darle otra vida en nuestro paisaje... Elegí el 
más familiar para mí: la llanura. Resuelto el problema del lugar 
había que pensar el tiempo en que transcurría la acción. Elegí la 
época más dramática para la llanura, que es la de su conquista.4 

 

                                                      
4 Entrevista a Leopoldo Marechal en El Hogar, 20 de julio de 1951, año XLVII, nº 2175. 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

72 

 
2.2.1. Tiempos de Conquista 

 

Luis Díez del Corral afirmaba que “los mitos son un trampolín para 

escaparnos del relativismo historicista (...) para apreciar el nivel histórico de cada 

época por su alejamiento o proximidad respecto al centro representado por la 

Antigüedad” (Díez del Corral, 1974, p. 93). Este “escapismo relativista” lo 

cultivaron, sobre todo, dramaturgos de la segunda mitad del siglo XX, que 

habilitaron fronteras físicas y simbólicas de América, borradas en tiempos y 

espacios, para que la pudiera habitar “otro latinoamericana/o… marginalizado, 

subdesarrollado y exótico” (Escalante, 2000). 

En la ya mencionada Além do rio, la acción dramática se sitúa en el Brasil 

colonial y esclavista del último cuarto del siglo XVII. La cabeza en la jaula de 

David Cureses, El límite de Alberto de Zavalía, y La hechicera de José Luis Alves, 

son obras de inspiración histórica que recurren a la mitología clásica para hablar 

de héroes desde una posición universal, donde la historia local se mitifica a través 

de la tradición grecolatina. La hechicera, “oratorio trágico”, nos traslada a 

Tucumán en la época de la colonización y la Inquisición, donde el conflicto del 

mestizaje, ritos y supersticiones de ambas culturas no permiten diferenciar la 

civilización de la barbarie. La hechicera india, Medea González, reflejo del 

personaje histórico de Luisa Gonzales, es enjuiciada y condenada por brujería en 

1689 en Tucumán y se enfrenta a los poderes religiosos, políticos y militares, 

fanáticos, crueles e ignorantes, que le acusan de bruja y “matadora de gentes” 

(Alves, 1997, pp. 26 y 33). El límite rememora la cruel ejecución del intelectual 

antirrosista Marco de Avellaneda, padre del futuro presidente, cuya cabeza, 

clavada en una pica en la Plaza de Tucumán el 3 de octubre de 1884, fue 

recuperada por Doña Fortunata García para darle cristiana sepultura. Y, 

finalmente, La cabeza en la jaula narra el desmembramiento en 1782 de José 

Antonio Galán y la posterior recuperación de sus restos por las mujeres de los 

familiares, que no son otras que Antígona, Ismene y el coro de tebanas. La acción 

se ubica en la colombiana villa de Guaduas, situada junto al río Magdalena, paso 

obligado hasta Santa Fe de Bogotá: 

 

Por la villa de Guaduas transitaban obligatoriamente los viajeros 
llegados de España, los nuevos oficiales del ejército, los 
estudiantes que regresaban a su patria, los arzobispos, el clero en 



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

73 

general de esa católica América y también los virreyes con sus 
comitivas (Cureses, 1986, p. 27). 

 

Medea Mapuche del chileno Juan de Radrigán, ambientada en la Guerra 

de Arauco, es una particular reflexión sobre la marginalidad social en 

autoritarismos proyectados en la dictadura de Pinochet con una poderosa Medea 

llamada Kütral que se enfrenta a la deslealtad de Jasón y, por supuesto, de los 

españoles; Malintzin. Medea americana, drama en tres actos en versos y prosa, 

de Jesús Sotelo Inclán y La Selva de Juan Ríos aprovechan iconográficamente la 

figura de Medea para hablar de traición, de identidad indígena, de violencia 

española en la conquista de América y de contextos culturales y políticos 

revisados desde una perspectiva histórica mitologizada que permite otras lecturas 

impregnadas de tópicos. 

 
2.2.2. Tiempo de Revoluciones 

 

La oscuridad de la razón, de Ricardo Monti, recrea una Orestíada porteña 

“hacia 1830 en el corazón de Sudamérica”, época en la que la intelectualidad joven 

del Río de la Plata emigra a Europa. Este traslado del mito nos transmite la idea 

de una ciudad conmocionada, de exiliados que vuelven y crímenes que no se 

pagan. Uno de esos exiliados que regresa de Francia es Esteban Echebarría, el 

referente histórico del protagonista, Mariano-Orestes, y que murió exiliado en 

Montevideo. La estructura autoritaria de la Micenas de Agamenón corresponde 

al esquema en el siglo XIX del gobierno de Juan Manuel de Rosas, a la estructura 

de una Argentina dividida que también eligió la citada obra de Alberto de Zavalía. 

Por esta razón para Ricardo Monti Mariano “era un símbolo. Chapurrea francés 

porque sería el argentino que iba a instruirse a París, a un medio bárbaro. ¿Quién 

es Orestes, sino un exiliado perdido?” (Bravo de Laguna, 1999, p. 208). Este 

Mariano-Orestes argentino tiene la misma intención que el Orestes de Hugo 

Argüelles en su obra Los gallos salvajes donde regresa al hogar para matar, no a 

la madre, sino al padre, y para sacudirse las Erinias mexicanas, las Tzitzimime, 

que le persiguen desde niño, aglutinando, una vez más, la mitología clásica y la 

indígena. 

La Ley de Creón, de Olga Harmony se sitúa en los albores de la Revolución 

de México en la primavera de 1910, época en la que el gobierno estuvo bajo el 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

74 

control del dictador Porfirio Díaz, entre el 28 de noviembre de 1876 y el 25 de 

mayo de 1911. 

En esta lucha continental Antígona, de Sarina Helfgott, sitúa su acción en 

“un gamonal de un país sudamericano” cuya hacienda es atacada por un grupo de 

guerrilleros donde mueren los dos hermanos: Javier/Polinices y Pablo/Hetéocles 

(sic). Antígona, tras cubrir a su hermano con su velo nupcial, se enfrenta a su tío 

Ramón/Creonte, que trata de seducirla, pero ante su resistencia la asesina con el 

cuchillo que ella misma porta, al tiempo que grita “¡se ha suicidado!”, una 

virtuosa Lucrecia hispanoamericana que reclama la venganza de los suyos cuando 

regresan los guerrilleros e indígenas para tomar la hacienda, como en la obra de 

Rolando Steiner, donde también se apela al sistema colonial, la esclavitud de los 

indígenas y su alzamiento. La obra, que se desarrolla en un solo acto, empieza de 

madrugada y dura veinticuatro horas, está dividida en dos planos: el vestíbulo de 

la casa-hacienda y un practicable camino por donde Ramón/Creonte ha salido a 

cazar al traidor Javier, prohibiendo expresamente que se dé sepultura a su 

“hediondo sobrino” (Helfgott, 2007, p. 103), epíteto posiblemente inspirado en 

las proféticas palabras que Tiresias le comunica a Creonte en los versos finales de 

la tragedia5, y que posiblemente hayan inspirado a Gustavo Casanova en su obra 

Hedor maldito, obra que selecciona pasajes de Los siete contra Tebas de Esquilo 

y de Antígona de Sófocles y los completa visualmente con escenas representadas 

cinematográficamente, o el coro de AntígonaS, tribunal del mujeres: “Nosotras 

Antígonas / Las novias de la mugre / del hedor madres” (Huertas, 2001, p. 62): 

 

El dulce Javier, al que crie y quise como a mi propio hijo ha 
traicionado a los suyos. Quiso entregar sus tierras a la 
‘revolución´. Vino a hacernos la guerra: se tiñó con la sangre de 
su hermano. Levantó a la indiada... (Helfgott, 2007, p. 107). 

 

En La joven Antígona se va a la guerra, desvarío dramático en dos actos, de 

José Fuentes Mares, en alguna revolución indeterminada, dos guerrilleros 

conocen a la joven Antígona, a la que el jefe de la célula, Antonio, le encarga poner 

una carga explosiva en la Estación del Norte para generar la adhesión del pueblo 

a la causa del partido, pero no: 

                                                      
5 “Φέρων ἀνόσιον ὀσμὴν ἑστιοῦχον ἐς πόλιν”, Sofl., Ant., v. 1083. “Llevando su hedor 

impuro a la ciudad custodiadora de altares” (trad. Luis Gil) 
 



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

75 

¡Sí, fue por ellos! Cuando dejé el bolso y me retiraba, uno 
de aquellos niños me miro y me sonrió… ¡Jamás podré 
olvidar aquella sonrisa inocente!… Era la de un niño que no 
tenía por qué morir. ¡Y no lo dejé morir! (Fuentes Mares, 
1969, p. 97). 

 

Y cuando Antígona se niega a poner la bomba en el tren, Juan estalla en una 

ira que ejemplifica su percepción como ejemplo de lucha de clases: 

 

¿Cómo iba a convencerme una señorita de tan buenas familias? 
…pura basura, una niña burguesa, buena cuando más para ir a 
misa de doce con el novio (Fuentes Mares, 1969, p. 86). 

 

Esta pieza obliga al público a enfrentarse a cuestiones como la violencia y las 

mecánicas del poder, apela a la humanidad y a la reflexión sobre un futuro 

incierto, a la llamada a la acción, destructiva o no, a la exigencia personal de 

cambio y de reconocimiento. Y a pesar de todos estos planteamientos culmina 

con sencilla reflexión en la última frase agónica de Antígona: “se os olvida que el 

hombre existe”. 

 
2.2.3. Tiempos de Dictaduras 

 

Deudora de la saga tebana, en El tiempo de la plaga, de Abelardo Estorino, 

Lalo Pantoja, Layo, Presidente de la república, es atropellado con su coche por 

Edipo. La tortura a los tres santeros, brujos, ciegos y negros alude a un gobierno 

corrupto, manipulado por un tirano con las características propias de un dictador 

de los muchos que gobernaron durante décadas los países de Latinoamericana y 

del Caribe. 

Luis Rafael Sánchez sitúa La pasión según Antígona Pérez en la imaginaria 

República de Molina, donde Antígona está en prisión por enterrar a los hermanos 

Tavárez, en una transposición directa de Creón Molina en el dictador dominicano 

Rafael Trujillo Molina: 

 

ANTÍGONA: ¿A dónde irás Creón destronado? A tocar los 
tambores para Papa Doc o asilarte en algún país europeo bajo 
estricta promesa de no iniciar actividades políticas. Derrochador 
vagabundo de garitos y ruletas, extranjero despreciado, ridículo 
ex-emperador de América (Sánchez, 1974, pp. 64-65). 

 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

76 

Con Antígona en el infierno: drama en un acto, Rolando Steiner intenta hacer 

visible el infierno en el que vivieron los nicaragüenses durante el primer 

somocismo, el que se prolongaría desde 1937 hasta 1979 en sus tres períodos. Con 

numerosas referencias a las revueltas políticas, a las torturas y a la crueldad de 

obligar a los condenados a cavar su propia fosa, Antígona encuentra la tumba de 

su hermano en una acción contraria a la de la heroína de Sófocles, desenterrar el 

cadáver para visibilizar el crimen de estado: 

 

Arbitrario rey que das furtiva sepultura a tus víctimas; que las 
ocultas como despreciables botines de guerra y las niegas al 
duelo de sus madres (Steiner, 1968, p. 252). 

 

Yamila Grandi retoma la obra de Sófocles en 2003 para crear Antígona ¡no! 

y abordar, con esta pieza, la ausencia de justicia y reparación tras la dictadura en 

Argentina. Hija de dos desaparecidos, Claudio Nicolás Grandi y María Cristina 

Cornou, en Antígona ¡no! la protagonista se niega a enterrar a su hermano en una 

simbólica fosa del olvido, porque antes habría que “desenterrar” las culpas de 

todos los responsables y cómplices de los desaparecidos. De este núcleo la 

dramaturga logró extraer Una mujer llamada Antígona, un monólogo escrito en 

2010 y dirigido por Lucía Herrera, que involucró en el espectáculo a la misma 

autora reproduciendo una grabación de su voz en off en la que la protagonista no 

se llama Antígona, sino Anogitna, “ella es el reflejo y la repetición…. una suerte 

de Alicia adulta, que atraviesa el espejo, para dar sentido al universo” (Grandi, 

2022, p. 391), como Medea en el espejo, de José Triana: 

 

A través de este espejo, puedo ver con nitidez… a otra yo en algún 
sitio. Ella también entierra a su hermano. Esa otra yo es mi 
imagen invertida: este lunar que aquí toco en la mejilla derecha, 
ella palpa en su mejilla izquierda, y todo así. Si mi nombre es 
Anogitna… Si existe una Anogitma, no estoy sola (Grandi, 2022, 
p. 391-397). 

 

 Terminamos esta serie con Prometeo. Hasta el cuello de Juan José 

Santillán, una pieza ambientada en las afueras de Buenos Aires donde el militante 

Augusto Pontani/Prometeo es retenido en un apartamento clandestino del 

Movimiento por haber cometido una traición a su propio partido y será asesinado 

si no dice lo que sabe. Esta versión libre inspirada en Prometeo encadenado de 



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

77 

Esquilo explora la memoria, la traición y la desilusión política en un contexto 

post-dictatorial argentino: 

 

Todos sienten lástima por el pobre Pontani que ni sabe por qué 
lo guardaron. No lo puede precisar. Y eso que es o era un 
referente. Te sacaron de contexto y quedaste en el aire. Colgado 
(Santillán, 2008). 

 

2.3. Fronteras sociales 

 

El reñidero de Sergio de Cecco reconstruye una Orestíada entre guapos 

cuchilleros, al estilo de Juan Muraña, entre caudillos porteños en el barrio de 

Palermo en el año 1905. El reñidero de gallos es un círculo cerrado que recuerda 

la antigua orchestra de la tragedia griega habitada no por el coro, presencias 

vivas, sino por los raccontos, evocaciones de los muertos que dan a conocer los 

antecedentes necesarios para la comprensión del mito. También recurre a un 

reñidero de gallos Yerandy Fleites Pérez en la reinterpretación del mito de Electra 

en Jardín de Héroes, “un jardín lleno de Ulises, Hércules, Aquiles, Héctores, 

Agamenones” (Fleites Pérez, 2009, p. 485), donde un antiheroico Orestes, 

“representante del desarraigo que se manifiesta en parte de la nueva generación 

de jóvenes cubanos” (Ferrer Cairo, 2023), llega a la casa para salvar a los gallos 

que se están muriendo pero no para vengar el asesinato de su padre: “Soy un 

hombre común. Quiero hacer mi vida a mi manera, sin que ningún hado ni 

ninguna estupidez de esas decida por mí” (Fleites Pérez, 2009, p. 485). Yerandy 

desacraliza el concepto de héroe y esto le permite cuestionar valores sociales ya 

establecidos y reflexionar sobre una generación joven que busca su propia 

identidad y explora sus nuevas formas de pertenencia en la sociedad 

contemporánea: “solo hay un modo de matar a un héroe: aceptarlo” (Fleites 

Pérez, 2012, p. 497). Fleites Pérez también escribió una Antígona que ubica en 

una casa colonial de un contexto caribeño decadente. Los inexistentes límites 

entre la separación de lo público y lo privado permiten que el Estado, 

representado por Creonte, irrumpa y controle el espacio del hogar. La selección 

del entorno privado como locus de desarrollo de la tragedia apunta entonces hacia 

la carencia de libertades individuales en la isla. 

En Medea de Moquehuá, pequeño pueblo de la provincia de Buenos Aires, 

de naturaleza hostil, de vientos, tormentas, aullidos de perros, rayos y 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

78 

relámpagos, Medea se alberga en un hotel de baja categoría regentado por 

Creonte donde su hija trabaja como bailarina. El resto del argumento y el orden 

de las secuencias se respeta según el argumento clásico de Eurípides y Séneca. 

La Navarro de Alberto Drago nos sitúa en la localidad argentina de Luján 

en los años 20 del siglo pasado. En esta ocasión, el indio, históricamente 

masacrado y silenciado, despreciado y exterminado, desplazará el mito porque, a 

diferencia de su hipotexto clásico, Medea asesina a Jasón, Juan Cruz, y permite 

que su hija Alba, embarazada del indio Nahuel, busque su futuro en otro lugar, 

acompañados por El Chino, gaucho del Sur a su servicio. 

La acción dramática de Antígona Bel de Maria Fernanda Gárbero, 

subtitulada “uma peça pandémica”, se desarrolla Belford Roxo, conocida 

popularmente por ser una de las Baixadas más peligrosas de Río de Janeiro, “cuna 

de la violencia en Brasil” (Souza Alves, 2015). En plena pandemia del COVID, 

Isabel dos Santos, Bel, único personaje que habita el escenario, busca a su 

hermano Renato dos Santos, Polinices, el renacido y el no encontrado, que sufrió 

un accidente repartiendo comida en su motoboy, contrajo COVID en el hospital 

y nada más se supo de él: “un nadie, un gil, un negro de mierda de la Baixada que 

tuvo COVID porque salió de joda con sus amigos pobres y negros” (Gárbero, 

2023, p. 379). Los personajes antagónicos que se enfrentan a Isabel y, por lo 

tanto, a toda la comunidad de los “sin nombre”, son dos marionetas gigantescas 

y desproporcionadas que aparecen de espaldas, títeres que simbolizan poderes 

sin rostro que son movidos por otros hilos invisibles, poderes políticos corruptos 

y religiosos: César Capece, el Concejal, un político al que todos temen y el Pastor 

Wallace, Tiresias evangelista que profetiza el futuro de Bel y la enfrenta a toda su 

comunidad; la inconsciencia de juventud y la tentación que “trabaja día y noche 

en su cabeza” son las culpables de sus acciones y su formación académica la 

responsable de su testarudez. Contra estos poderes dirige Maria Fernanda su 

mirada crítica activa y descarnada y resuelve finalmente el agón: el cuerpo de 

Renato, metido en una bolsa negra que nadie podrá verificar, se enterrará en una 

fosa común e Isabel sellará su voz con la de su comunidad, alejada de su libertad 

y compromiso. 

 
 
 
 
 



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

79 

2.4.  Fronteras cerradas  

 

Tres celdas comparten tres obras con tres elementos claramente 

diferenciadores. Griselda Gambaro con su Antígona Furiosa descolgándose de su 

horca en una celda, inaugura esta serie que continúa La declaración de Electra 

de Javier Roberto González que se sitúa en Buenos Aires en los años 90. En ella 

dos planos temporales dividen el escenario: el superior, una celda donde Electra 

es interrogada por su abogada, y el inferior, donde Electra, con sus fantasmas, va 

reconstruyendo toda la trama. González, utilizando técnicas propias del teatro 

expresionista, presenta a sus personajes con colores que intensifican el aspecto 

más destacado de cada personaje: el negro para los oscuros amantes, Egisto y 

Clitemnestra; el rojo para la apasionada Electra, el verde para el ingenuo Orestes. 

Con este procedimiento se aparta de la realidad no a través del empleo de recursos 

del teatro griego como la clásica máscara o el coro, sino de los juegos de luces y 

sombras. 

A irmâ de Antígona, de Nanda Gárbero, se distribuye en nueve escenas 

breves que se desarrollan en el Valle del Olvido, un extraño lugar habitado solo 

por mujeres, prefigurado inicialmente como hospital o cárcel, “será Tebas? Será 

que eu tô no exílio?” (Gárbero, 2024, p. 62), donde Clitemnestra está castigada 

por mal ejemplo e Ismene por “irrelevante” al igual que Ifigenia, “apenas mais 

uma vítima do medo do esquecimento” (Gárbero, 2024, p. 87), tan olvidada que 

su nombre ni siquiera aparece en la obra. Todas deambulan con ropajes de 

prisión, con uniforme a rayas, todas menos Clitemnestra, que se pasea sola con 

un cigarrillo en la mano y con un vestido color vino, color predominante de los 

ropajes que visten las integrantes de los cultos de las Pombas Giras, como afirma 

su autora: “una entidad de las religiones afrobrasileras como mujer de poder, 

feminidad y decisión”. Este mundo de las religiones y ritos yorubas ancestrales 

no solo se encuentran en las obras brasileñas Além do rio, Gota d´Agua, o en las 

obras de Nanda Gárbero, sino también en otras como Medea en el espejo de Alí 

Triana, donde los elementos mágicos-religiosos y los ritos sincréticos se tornan 

en un personaje más, o en Medea fragmentada de María Barjacoba, donde 

también se exploran elementos chamámicos que muestran la vitalidad del 

sincretismo cultural de América Latina y la adaptabilidad de los mitos clásicos 

que permiten nuevas formas de expresión artísticas. Invitamos a ampliar la 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

80 

lectura de esta obra con “Corpos do drama de Nanda Gárbero: las reescrituras 

dramatizadas brasileñas de Medea es Ismene como prefacio de Trilogía del Odio” 

(Bravo de Laguna, 2025, pp. 7-24). 

Museo Medea, de Guillermo Katz, Mª José Medina y Guadalupe Valenzuela, 

desubica el tempo-espacial dramático, lo hace variable en función del espacio de 

representación que elijan y la frontera entre el espectador y el espectáculo, entre 

la sala y la escena, desaparece por completo. La sirvienta, a modo de Nodriza 

clásica, sugiere en el prólogo inicial la propuesta de la vulnerabilidad y soledad 

del abandono emocional que sufre la Señora, una Medea que “consume la vida en 

la habitación. Llora. Llora. Llora” (Katz, Medina y Valenzuela, 2013, p. 6), y que 

planea la venganza de su marido: 

 

LA EMPLEADA: “Señora, ¿Por qué no aprovechamos la casa 
que tenemos y hacemos que venga algún amigo artista, que 
ponga una foto, algún cuadro y que la gente pague para venir 
acá?” Y yo los hago recorrer la casa y entramos a la habitación de 
la señora y ustedes la ven ahí tirada en la cama (Katz, Medina y 
Valenzuela, 2013, p. 5). 
LA SEÑORA: Nadie se va a alegrar impunemente de mi dolor. 
Nadie me va a juzgar de débil e insensible… Voy a desgarrar el 
corazón de mi marido. Le voy a hacer amargo mi destierro… La 
señora reaparece tirando combustible de un bidón por toda la 
habitación y en la cama (Katz, Medina y Valenzuela, 2013, pp. 21-
22). 

 

El sótano de la casa de Los tangos de Orfeo de Rodríguez Muñoz es su 

infierno, como en La pasión según Antígona Vélez donde la escena también se 

divide entre el palacio, arriba, y el sótano, abajo. A él se llega por medio de una 

escalera que sólo utilizan el Patrón, Beto y el Chueco. Si en la Teogonía “el 

imaginario inframundo aparece con una localización y unas dimensiones que 

permiten la existencia de moradas, palacios y cárceles subterráneos” (Hesiodo, 

Teog., 713 y ss.), en esta obra Rodríguez crea, con el sótano, otro palacio donde 

suenan al unísono multitud de relojes. Podemos pensar que, siguiendo a Hesíodo, 

construye otro espacio inferior donde encadena a los Titanes derrotados. Éstos, 

“minutando” su existencia en forma de relojes, se configuran como engranajes 

superiores de una vida limitada, potencias demiúrgicas, primitivas, ctónicas, que 

reclaman su relación directa como descendientes del derrotado Cronos. El Patrón 

es el dueño del tiempo y el tiempo es, por tanto, su música y él, vate supremo, 



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

81 

maneja los sentimientos de los mortales “jugando con los relojes” en su sótano-

infierno (Bravo de Laguna, 2003, pp. 117-132). 

 Otra katábasis se produce en Proserpina y el Extranjero de Omar del 

Carlo, donde se recrea el mito de Proserpina y de su madre Démeter con la 

inclusión de un mitema diferente, el de Orfeo y Eurídice. A la pensión de Marfa, 

Sibila o Hécate griega, acude Demetria, traslación de Démeter, nombre de la 

Diosa Maternal de la Tierra vinculada con el mito agrario de la llanura trigal 

argentina, a buscar a su hija Proserpina. Cora, cuyo nombre ya le confiere un 

status especial ya que Kore era el primer nombre que recibe Perséfone o 

Proserpina, vincula ambos personajes a un mismo destino. Estas voces infernales 

se complementan con la presencia de Porfirio y Marcial, quizás Minos y 

Radamantis míticos. El “Extranjero” es el “único ser humano” en medio de estas 

fuerzas oscuras, un extraño Orfeo atrapado entre dos amores, el de Proserpina y 

el de Flavia, sombra de su esposa muerta. En este punto la historia mítica se 

desvanece y se invierte la fábula. Esta inesperada Eurídice, Flavia, espectro más 

propio de Homero o Virgilio, es la que ahora se desliza a las profundidades del 

Hades para rescatar a su amado. Sin embargo, ni la música ni el canto serán 

capaces de ahogar las iras de los innombrables que ya han decidido su destino. 

Empujado por Marcial, el Extranjero yace, sin vida, al final de la escalera, y, por 

fin, con la inversión y refundición de los mitos su muerte libera para siempre a 

Proserpina de su cárcel. 

 
3. El Mestizaje 

 

En la obra de Verdecchia, el brujo, el chamán, es el personaje que consigue 

sanar las heridas de su distorsionada condición híbrida. Este espejo está 

potencialmente representado, consciente o inconscientemente, en casi todas las 

obras incluidas en este breve estudio y en muchas de aquellas que no están 

citadas. En Polifemo o las peras del Olmo de Horacio Rega Molina, obra que 

representa un hito importante, no tanto por su repercusión teatral sino porque 

significó en 1945 un retorno a la dramaturgia de inspiración en el mundo clásico, 

el autor enfrentó dos concepciones diferentes que simbolizaban el conflicto entre 

el campesino Polifemo y el extranjero Ulises, la lucha entre el mundo civilizado y 

el criollo. Este enfrentamiento, primitivamente idealizado, se ha ido repitiendo 

en muchas de las piezas y ha construido una realidad ideológicamente 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

82 

posicionada, que Cureses intentó neutralizar: “Jasón: Tu sangre india y mi sangre 

cristiana.... un torrente que es necesario encauzar” (Cureses, 1964, p. 44). 

Este hecho diverso del mestizaje que Verdecchia resolvió con su sanación 

a través del personaje del Brujo, en el caso de las reescrituras de estos mitos 

grecolatinos, aunque su finalidad dramática y simbólica sea diferente en cada una 

de las piezas que representan, se resuelve de manera diferente como defendemos 

en “Medeas en las fronteras: la tradición clásica en tres piezas teatrales 

latinoamericanas” (Bravo de Laguna, 2018, pp. 43-60) 

Con la ayuda del Brujo, el personaje de Verdecchia entra en la lógica de los 

chamanes, como también hicieron otros dramaturgos: el indio Anambá en La 

Frontera; Batista en la tragedia de Olavo, “mestiço, nascido dos amôres sensuais 

do português com a escrava favorita” (Olavo, 1961, p. 215), con una “narración” 

muda y corporal que representa la privación de los negros del lenguaje verbal y 

permite la reconstrucción de sus rituales ancestrales como resistencia y estrategia 

para preservar su identidad (Carbalho, 2015, p. 12); el indio Nahuel en La 

Navarro, que termina marchándose con Alba, hija de Medea, o el indio calchaquí 

Pablo Rocha, que traiciona a la hechicera Luisa González. Esta introducción de 

otras figuras y saberes vehiculiza la posibilidad de escapar a las lógicas 

occidentales y transformar, de este modo, la cosmovisión marginalizada de 

personajes, sobre todo, femeninos, con nombres como Nana, Nena, Nina, La 

Sirvienta, La Vieja, la reflexión en los espejos de la propia Medea, o el coro como 

equilibrio racial de los personajes que estructura una composición equitativa de 

elementos indígenas o negros, y criollos o blancos (Bravo de Laguna, 2024, pp. 

101-114). 

Como muestra de nuestra imposibilidad de proponer una clasificación 

perfecta, aunque sea elemental, incompleta o equivocada, que es siempre mejor 

que el caos de datos como sugería Lévi-Strauss, dejamos para el final dos 

reescrituras de la silente Ismene.  

La primera es La fiesta de los moribundos de César Rengifo, cuya acción 

se sitúa en Sapulpa, Oklahoma, EE.UU., en las oficinas de “Suministros 

Biológicos S.A. Limitada”, empresa “impulsadora de la ciencia y del progreso” 

dedicada al tráfico de órganos. Allí se dirige la anciana Antígona Sellers para 

reclamar los restos de su hermana gemela Ismene, muerta a los 80 años. Solo 

recuperará la mitad del cadáver y se negará a cobrar la indemnización de dos 

millones de dólares. 



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

83 

La segunda obra es A tragedia de Ismene, Princesa de Tebas, de Pedro de 

Senna. Ismene para salvar a Tebas del caos surgido por la dominación extranjera 

tiene la opción de entregarse y casarse con su invasor y engendrar con él un 

heredero capaz de legitimar la fuerza extranjera en suelo tebano. El dilema 

moderno de Ismene es “salvar la ciudad de una usurpación violenta, o violarse a 

sí misma mediante un matrimonio con el rey de Argos”. De Senna destaca que su 

tragedia es la tragedia de la duda y, de hecho, la duda es el corazón de su tragedia. 

Esta Ismene no quiere ser ni trágica ni sublime, pero tampoco quiere ser “la puta 

de Tebas” (De Senna, 2013, p. 39). Pertenece a una nueva concepción de la 

tragedia, ajena a la ética clásica que parte de una premisa fundamental: ¿Luchar 

por uno mismo, por su propia vida, es menos heroico o no podría ser tan “trágico” 

como “luchar por todos”? También es una obra sobre la moralidad, la ética y, por 

supuesto, sobre otra percepción particular, solitaria y compleja “de lo trágico”. 

Esta moderna princesa brasileña no puede librarse de una vida sin gloria porque 

su maldición, como la de todos nosotros, es el maravilloso deseo irracional de 

vivir, deseo que la manipula, la quebranta, y le hace profanar los elevados 

mandamientos de una ética que ya no es la suya, como tampoco es la nuestra. Ya 

es demasiado tarde, ya no quedan tebanos a quienes gobernar. Tebas cayó en 

silencio, sin una gota de sangre, tan sin honor como su reina, ahora, sin motivo 

para reinar.  

 

Eu gasto de viver/ gostava 

agarro-me a vida/ mesmo urna vida 

desgraçada/ minha vida desgraçada 

eu viví/ um apego a vida mais forte que 

eu 

minha vontade de morrer/ Todos 

morreram 

eu vivi/ e nao posso querer outra coisa a 

nao ser seguir vivendo…. 

todos estao mortos/ a vida também.  

(De Senna, 2013, p. 63). 

Existe um plano para salvar a pólis 

pór meu nome entre os grandes de Tebas 

entre os mortos/ urna chance de eu ganhar a 

vida eterna/ a memória do povo 

Existe urna chance de salvar a cidade. 

(De Senna, 2013, p. 27). 

Eu sou eu fui covarde/ eu quera viver apesar de 

mim. 

(De Senna, 2013, p. 66) 

 
 

 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

84 

Conclusiones 

 

Este corpus abierto, conscientemente seleccionado, sin pretensión alguna 

de catálogo exhaustivo, es heredero de un legado clásico que recorre 

prácticamente un siglo de creaciones (la primera obra citada es de mediados de 

siglo pasado). Por supuesto que no están todas y que nos dejamos en la “taquilla 

de la sala de teatro” otras muchas recurrentes, simbólicas e históricas: Electra 

Garrigó de Virgilio Piñera; Pedreira das almas y As Cofrarias de Jorge Andrade; 

Tebas-Land de Sergio Blanco; Antígona-Humor de Franklim Domínguez o El 

castillo interior de Medea Camuñas de Pedro Santaliz, entre otras muchas. Sin 

embargo, hemos demostrado que en la estructura inicialmente propuesta de estas 

reescrituras teatrales estas obras encajan en estos modelos, dialogan entre ellas, 

establecen relaciones de pertenencia en las diferentes clasificaciones y trazan, de 

este modo, miradas poliédricas que trascienden más allá de la lectura de los 

mitos. Es evidente que el corpus irá aumentando y posiblemente esta 

clasificación, escalable y modular, permitirá recoger otras estancias donde incluir 

las futuras propuestas. Estas obras permiten transitar los silencios de la 

impunidad de la violencia de estado en Hispanoamérica, la violencia machista, la 

marginación social a través de testimonios personales y colectivos, la búsqueda 

de la identidad de género, cultural, nacional o personal, visiones críticas sobre la 

marginalidad de la mujer, la resistencia, en definitiva, como desobediencia civil 

al sistema impuesto y establecido. 

Comenzamos con la obra de Verdecchia, y nos parece acertado terminar 

con la nota profética que dirige a los que viven en la zona fronteriza entre Canadá 

y los Estados Unidos y que amplía a toda Hispanoamérica: 

 

Todo norteamericano, antes de que termine este siglo, descubrirá 
que tiene una frontera personal con América Latina. 
Se trata de una frontera viva, que puede nutrirse de información 
pero, sobre todo, de conocimiento, de comprensión, de la 
búsqueda del interés propio ilustrado por ambas partes. 
O puede verse privada de la sospecha, de las historias de 
fantasmas, de la arrogancia, de la ignorancia, del desprecio y de 
la violencia (Fuentes, 1985, p. 7). 

 

 

Bibliografia 

Ediciones 



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

85 

ALVES, José Luis. La hechicera, oratorio trágico. Córdoba: Municipalidad de la 
Ciudad de Córdoba, 1997, pp. 7-52. 
 
CURESES, David. La Frontera. Buenos Aires: Ediciones del Carro de Tespis, 
1964. 
 
CURESES, David. La cabeza en la jaula. Buenos Aires: TEGE, 1986. 
 
DE SENNA, Pedro. A tragedia de Ismene, Princesa de Tebas. London: Mobile 
Editorial, 2013. 
 
DRAGO, Alberto. La Navarro (libreto, 1980). Disponible en: 
http://www.autores.org.ar/ adrago/obras.htm Acceso en: 8 de julio de 2024. 
 
FERMANI, Daniel. El escorpión blanco. Inédita, 2012. 
 
FLEITES PÉREZ, Yerandy. Jardín de héroes. La Habana: Casa Editora Abril, 
2009. 
 
FLEITES PÉREZ, Yerandy. Antígona. Villa Clara: Sed de Belleza, 2012.  
 
FUENTES MARES, José. Teatro: La emperatriz. La joven Antígona se va a la 
guerra. Su Alteza Serenísima. La amada patidifusa. México: Editorial Jus, 1969. 
 
GÁRBERO, Maria Fernanda. Antígona Bel: uma peça pandémica. Río de 
Janeiro: Tesla, 2022. 
 
GÁRBERO, Maria Fernanda. Antígona Bel: Pieza en un acto. Siete escenas. 
Acotaciones. Investigación y Creación Teatral 1:50, 2023, pp. 375-394. 
 
GÁRBERO, Maria Fernanda. Corpos do Drama (duas peças). Saô Paulo: 
Editorial Patuá, 2024. 
 
GONZÁLEZ, Javier Roberto. La declaración de Electra. Buenos Aires: Teatro 
Argentores, 1997. 
 
GRANDI, Yamila. Una mujer llamada Antígona. In: LORENZANO, Sandra e 
CHIRINOS BRAVO, Karín (eds.) Antígonas de América Latina: po/éticas y 
políticas en diálogo, Editorial di /Segni. Dipartimento di Lingue, Letterature, 
Culture e Mediazioni Facoltà di Studi Umanistici Università degli Studi di Milano, 
2022, pp. 391-398. 
 
HELFGOTT, Sarina. 9 piezas en un acto. Lima: Linterna de papel, 2007. 
 
HUERTAS, Jorge. AntígonaS: linaje de hembras. Buenos Aires: Editorial Biblos, 
2002. 
 
KATZ, Guillermo; MEDINA, Mª José e VALENZUELA, Guadalupe. Museo 
Medea. Buenos Aires: Inteatro, 2015.  
 

http://www.autores.org.ar/%20adrago/obras.htm


 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

86 

MOSCOSO, Andino Peky. Medea llama por cobrar. Quito: Colección Faja de 
Plata, Tribal Editores, 2005, pp. 8-31. 
 
NIETO, Patricia. Los escogidos. Medellín: La Caja Books, 2022. 
 
OLAVO, Agostinho. Além do rio. In: NASCIMENTO, Abdias do (ed.). Dramas 
para negros e prólogo para brancos: antologia do teatro brasileiro. Rio de 
Janeiro: TEN, 1961. 
 
RÍOS, Juan. Teatro I. Lima: Talleres Gráficos de Torres Aguirre, 1961. 
 
SÁNCHEZ, Luis Rafael. La pasión según Antígona Pérez. La Habana: Editorial 
Cultural, 1974. 
 
SANTILLÁN, Juan José. Prometeo. Hasta el cuello. Inédita, 2008. 
 
STEINER, Rolando. Antígona en el Infierno. Nicaragua: Academia Nicaragüense 
de la Lengua, 1968. 
 
STOKLOS, Denise. Des-medeia. São Paulo: Denise Stoklos Produções Artísticas, 
1995. 
 
SUÁREZ, Patricia. La Alimaña. De mujeres y de tragedias. Buenos Aires: Jagüel 
Editores, 2016. 
 
URIBE, Sara. Antígona González. México: Sur+ Ediciones, 2021. 
 
VERDECCCHIA, Guillermo. Fronteras Americanas: American Borders. 
Toronto: Coach House Press, 1993. 
 
VIVAS FERREIRA, Carolina. Donde se descomponen las colas de los burros. 
Buenos Aires: CELCIT. Centro Latinoamericano de Creación e Investigación 
Teatral Buenos Aires, 2013. 
 
WORSTELL DE DORNBROOK, Suellen. Medea del Paraná. La Plata: 
Universidad Nacional de La Plata, 2004. 
 
Estudios 

BRAVO DE LAGUNA ROMERO, Francisco. La pervivencia de las heroínas 
griegas en el teatro argentino contemporáneo: una revisión del mito de Electra. 
Myrthia, nº 14, 1999, pp. 201-218. 
 
BRAVO DE LAGUNA ROMERO, Francisco. Los tangos de Orfeo de Alberto 
Rodríguez Muñoz y su deuda con el mito clásico. Latin American Theatre 
Review, vol. 37 (1), 2003, pp. 117-132.  
 
BRAVO DE LAGUNA ROMERO, Francisco. De la Cólquide a la Pampa: una 
Medea en La Frontera de David Cureses”. Arrabal, 7, 2010, pp. 131-138. 
 



 Ximena Antonia Díaz Merino, César Martins de Souza, Dayenny Neves de Miranda (Org.s) 
   

 

 

87 

BRAVO DE LAGUNA ROMERO, Francisco. Mundo clásico y crítica social en el 
teatro del ecuatoriano Andino Peky Moscoso. Actas del Congreso Internacional 
Humanismo y Pervivencia del Mundo Clásico, vol. V, 2015, pp. 2437-2445. 
 
BRAVO DE LAGUNA ROMERO, Francisco. Medeas en la fronteras: la tradición 
clásicas en tres piezas teatrales latinoamericanas. Anuario de Estudios 
Filológicos, nº 41, 2018, pp. 43-60. 
 
BRAVO DE LAGUNA ROMERO, Francisco. De hechiceras, indígenas, capitanes 
y criollos: otras reescrituras de Medea en el teatro argentino. Latin American 
Theatre Review, vol. 58 (1), 2024, pp. 101-114. 
 
BRAVO DE LAGUNA ROMERO, Francisco. Corpos do drama de Nanda Gárbero: 
las reescrituras dramatizadas brasileñas de Medea e Ismene como prefacio de 
Trilogía del Odio. Anuario de Estudios Filológicos”, vol. 48, 2025, pp. 7-24.  
 
CAMPUZANO, Luisa. Medea en el metro de New York. Revista Conjunto, nº 140, 
2006. 
 
CARVALHO, Adelia Aparecida da Silva. Além do Rio – uma Medea na 
dramaturgia do teatro negro no Brasil. Urdimento, v. 1, nº 24, 2015, pp. 6-27. 
 
DÍEZ DEL CORRAL, Luis. La función del mito clásico en la literatura 
contemporánea. Gredos: Madrid, 1974. 
 
ETTE, Ottmar. Dimensiones de la obra: iconotextualidad, fonotextualidad, 
intermedialidad. In: SPILLER, Roland (ed.). Culturas del Río de la Plata (1973-
1995): transgresión e intercambio, 1995, pp. 13-36. 
 
GÓMEZ, Mayte. “Healing the Border Wound: Fronteras Americanas and the 
Future of Canadian Multiculturalism”. Theatre Research in Canada, 16, 1995, pp. 
1–2. 
 
GONZÁLEZ-VAQUERIZO, Helena. Podrías llamarte Antígona. Un drama 
mexicano contemporáneo. Aletria: Revista de Estudos de Literatura, 24 (1), 
2014, pp. 95-108. 
 
GRIMAL, Pierre. Diccionario de la mitología griega y romana. Barcelona: 
Paidós, 1997. 
 
HERRERA DÍAZ, Gustavo. “Mitos clásicos en el teatro del Caribe. Presentación y 
renovación de un corpus”. Aletria: Revista de Estudos de Literatura, 24.1, 2014, 
pp. 81–94. 
 
LLORENTE, María Emma. “Dimensiones espaciales en Antígona González, de 
Sara Uribe. Hibridismos, marginalidades y transgresiones”. Iberoamericana 
América Latina -España - Portugal, 21.77, 2021, pp. 213–235. 
 
MAUFORT, Marc. Transgressive itineraries: postcolonial hybridizations of 
dramatic realism. In: Dramaturgies (vol. 9). New York: Peter Lang, 2003. 
 



 Confluencias de la diversidad en las Literaturas Hispanoamericanas 
 

 

88 

MORALES ARBELO, Noelia Jazmín. Actuación trágico-biográfica en dos 
reescrituras escénicas documentales latinoamericanas de Antígona. Argus-a. 
Artes & Humanidades, vol. XII, nº 45, 2022, pp. 1-18. 
 
MORENO, Iani del Rosario. Antígona González o la representación de la 
ausencia de los desaparecidos. Latin American Theatre Review, vol. 58, nº 2, 
2025, pp. 119-138. 
 
NÚÑEZ, Javiera, MILLÁN, Márgara. Tribunal de mujeres y Antígona González: 
memoria, justicia, archivo y verdad.  Nómadas, nº 53, 2020, pp. 33-49. 
 
PENSA, María. Postmodernismo, identidad e inmigración: un análisis de 
Fronteras Americanas de Guillermo Verdecchia. Crítica Hispánica, vol. 39, nº 1, 
2017, pp. 77-84. 
 
PÉREZ GÓMEZ, Leonor. Del mito de Medea al “Síndrome de Medea”. Florentia 
Iliberritana, 2018, vol. 29, pág. 211-238. 
 
SERVELLI, M. ¿Literatura de frontera? Notas para una crítica. Iberoamericana, 
vol. X, nº 39, 2010, pp. 31-52. 
 
URDICIAN, Stéphanie. La parodia, modalidad de recepción de la tragedia griega 
en Matarás a tu madre (1999) de Mariano Moro y Kassandra (2005) de Sergio 
Blanco. In: DE SOUSA E SILVA, Maria de Fátima, ZAMBUJO FIALHO, Maria do 
Céu e LOPES BRANDAO, José Luís (coord.). O Livro do Tempo: Escritas e 
reescritas. Teatro Greco-Latino e sua recepçao II. Coimbra: Annablume, 
2016, pp. 261-273. 
 
VEZZETTI, Hugo. Conflictos de la memoria en la Argentina. Un estudio histórico 
de la memoria social. Historizar el pasado vivo en América Latina, 2007, p. 3-
44. 
 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1014865
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1014865
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=3373559

