Ana Martin Minguijon
José Nicolas Saiz Lopez
Karen Maria Vilacoba Ramos

(Coordinadores)

LA MUERTE
EN LA ANTIGUEDAD.

Estudios desde la interdisciplinariedad

Volumen 11

AYUNTAMIENTO @
DE COLINDRES Yybeirson, 3. L.







LA MUERTE EN LA ANTIGUEDAD

Estudios desde la interdisciplinariedad

VoL. I1I



COLECCION: CIENCIAS DE LA ANTIGUEDAD

Directora de la coleccion:

Ana Martin Minguijon (Catedratica de Derecho Romano, UNED)

Secretario de la coleccion:
José Nicolds Saiz Lopez (Profesor Tutor, UNED)

Consejo editorial:

Minerva Alganza Roldan (Catedratica de Filosofia, Universidad de Granada)
Rosa Maria Cid Lopez (Catedratica de Historia Antigua, UNIOVI)
Miguel Angel Elvira Barba (Catedratico de Historia del Arte, UCM)
Federico Fernandez de Bujan Fernandez (Catedratico de Derecho Romano, UNED)
José Eloy Gomez Pellon (Catedratico de Antropologia, UC)
Carmen Guiral Pelegrin (Catedratica de Arqueologia, UNED)

Ana Jiménez San Crist6bal (Catedratica de Filologia Griega, UCM)
Antonio Moreno Hernandez (Catedratico de Filologia Latina, UNED)
Maria Teresa Onate Zubia (Catedratica de Filosofia, UNED)
Fernando Reinoso Barbero (Catedratico de Derecho Romano, UCM)
Victor Revilla Calvo (Catedratico de Historia Antigua, UB)

Carmen Sanchez Fernandez (Catedratica de Historia del Arte, UAM)
Beatriz Santamarina Campos (Catedratica de Antropologia, UV)

Mar Zarzalejos Prieto (Catedratica de Arqueologia, UNED)

Coordinadores temdaticos:
Carlota Hernandez Garcia (Profesora Tutora, UNED)
Karen Maria Vilacoba Ramos (Profesora Permanente Laboral, UNED)



LA MUERTE EN LA ANTIGUEDAD
Estudios desde la interdisciplinariedad

VoL. 11

Ana Martin Minguijon
José Nicolas Saiz Lopez
Karen Maria Vilacoba Ramos
(Coordinadores)

@Wllg o A




No esta permitida la reproduccion total o parcial de este libro, ni su incorporaciéon a un sistema informatico, ni
su transmision en cualquier forma o por cualquier medio, sea este electrénico, mecanico, por fotocopia, por gra-
bacién u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito del editor. La infraccion de los derechos mencionados
puede ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (art. 270 y siguientes del Codigo Penal).

Dirfjase a Cedro (Centro Espanol de Derechos Reprograficos) si necesita fotocopiar o escanear algin frag-
mento de esta obra. Puede contactar con Cedro a través de la web www.conlicencia.com o por teléfono en el
917021970/932720407.

Este libro ha sido sometido a evaluacién por parte de nuestro Consejo Editorial
Para mayor informacién, véase www.dykinson.com/quienes_somos

© Copyright by
Los autores
Madrid, 2025

Editorial DYKINSON, S.L.. Meléndez Valdés, 61 - 28015 Madrid
Teléfono (+34) 91 544 28 46 - (+34) 91 544 28 69

e-mail: info@dykinson.com

http://www.dykinson.es

http://www.dykinson.com

ISBN obra completa: 979-13-7006-449-5
ISBN volumen II: 979-13-7006-837-0
Deposito Legal: M-26559-2025

DOT: https://doi.org/10.14679 /4580

ISBN electrdnico: 979-13-7006-899-8

Maquetacion:
german.balaguer@gmail.com



Indice del Volumen II

EL ULTIMO TRAGO DEL SOCRATES PLATONICO. DRAMATIZACION,
REALIA, FILOSOFIA, THE ¥ YXHS 'EINIMEAEIA Y PIEDAD EN EL FEDON......835

Ienacio Marcio Cip

LOS TRESVIRI CAPITALES Y LA INTERVENCION DEL PERSONAL
PUBLICO EN LA EJECUCION DE LA PENA CAPITAL EN ROMA ............... 855

GONZALO MARTIN FERNANDEZ

CAUSAS DE MORTALIDAD INFANTIL. UN APUNTE SOBRE EL INFAN-
TICIDIO ittt e e 875

ANA MARTIN MINGUIJON

PAXMIHIEST CUM MORTUIS: MUERTE, SUPERSTICIONESY REALIDAD
POLITICA EN LA MOSTELLARIA DE PLAUTO ..ccccooiiiiiiiiiiiiiiicccceeee 897

IRENE MARTINEZ FORTE

EPICEDIOS ZOOLOGICOS Y TRADICIQN HISPANOGRECOLATINA:
DE LA ANTOLOGIA GRIEGA A LA POESIA HISPANICA DIECIOCHESCA ....913

MONICA MARIA MARTINEZ SARIEGO

LA BELLA FIESTA DEL VALLE: UN ANALISIS DESDE LA MEMORIA
CULTURALY LA CONECTIVIDAD SOCIAL EN LAS TUMBAS TEBANAS
DE LA XVII DINASTTA .....ccoiiiiiiiiiii i 933

MARiA DEL MAR MATEOS COLLAR

LA EUDAIMONIA DE LOS DIFUNTOS. A PROPOSITO DE UN TEXTO
DE ARISTOTELLES. .....coiiiiii et e 951

MARGARITA MAURI ALVAREZ



Indice del Volumen 1T

DE ISIS/OSIRIS A HATHOR: LA IDENTIFICACION DE LAS MUJERES
FALLECIDAS CON LA DIOSA HATHOR EN LOS PAPIROS FUNERARIOS
DEL EGIPTO GRECORROMANO (51 A.C. A 192 D.C.) evvviiiiniiiiieeeeieeeee 963

NiNna MEjuTO GARCIA

LOS MOTIVOS LITERARIOS EN TORNO A LA PESTE EN LOS TEXTOS
CLASICOS GRIEGOS, HITITAS Y BIBLICOS VETEROTESTAMENTARIOS..983

MARIO MOLINA BONACHE

TEMER A LOS ANTEPASADOS: UN ACERCAMIENTO A LA EMOTIVI-
DAD Y LA MAGIA EN LA FIESTA DE LOS LEMURIA EN ROMA.................. 1003

PABLO MOLINA DEL JESUS

ARQUEOLOGiA DE LA MUERTE EN EL VALLE MEDIO DEL TAJO
ENTRE LA ANTIGUEDAD Y EL. ALTO MEDIEVO. EL CASO DE LA
NECROPOLIS DE ESTIVIEL-MONTERREY II, TOLEDO........ccccccceveuvierunnenn. 1021

LAURA MONTESINOS GARVI, JORGE JUAN VEGA Y MIGUEL, MARTA CUESTA SALCEDA Y
ALDO PETRI

ORNATRICES. HOMENAJES FUNERARIOS EN EL. OCCIDENTE ROMA-
NO ettt sttt st 1041

Eva M* MORALES RODRIGUEZ

DIONISO DITIRAMBO Y LA MUERTE HEROICA. ESTUDIO ICONO-
GRAFICO DE DOS CERAMICAS APULIAS ..ot 1061

M?* ANGELES MOREU PEREZ-ARTACHO

LAS MUERTES POR EPIDEMIAS ANTE LA PESTE ANTONINA Y LA
PESTE DE CIPRIANO: POSIBLES TESTAMENTOS A OTORGAR POR
EL DE CUIUS DE ROMA A HOY ....cooiiiiiiiiiiciieteeieeeiee ettt 1081

Erisa MuNoz CATALAN

TOTEM AND TABOO: DISMEMBERMENT, LANDSCAPE ONTOLOGY,
AND CULTURAL MEMORY IN PRE-DYNASTIC EGYPTIAN CULTURE....... 1101

ANTONIO MUNOZ HERRERA

ALCANCE DEL RESPETO Y PROTECCION JURIDICA A LAS TUMBAS
DE LOS ANTEPASADOS EN EL. DERECHO ROMANO........coovoveeeeeeeeerererran 1125

IeNAcIO NATES ALONSO

— 828 —



Indice del Volumen IT

TRACES OF CLASSICAL LITERATURE IN EUGENE O’NEILL’S
TREATMENT OF DEATH IN RECKLESSNESS (1913) .cooviiiiiiiiiiiiiiiieciieeene 1143

ZAHRA NAZEMI

‘0 ©ANATOZ “EKTOPOZ: APROXIMACION A UN ESTUDIO SINTACTI-
CO, MORFOLOGICO Y LITERARIO DEL CANTO XXII DE LA ILIADA......1157

ANA LORENA NIETO MANINT

MORS IN ARENA: EXPLORANDO LA MUERTE COMO ENTRETENI-
MIENTO ettt ettt et sbe e st e e saneeesneeeenas 1167

TEWISE YURENA ORTEGA GONZALEZ

INTERFECTI IN TERRA BARBARORUM. EPIGRAFi{XY MEMORIA DE LOS
SOLDADOS ROMANOS QUE FALLECIERON MAS ALLA DEL LIMES........ 1189

Jost OrT1Z CORDOBA

MORIRY SER ENTERRADO EN EL CAMPO DE BATALLA: EL BATALLON
“SAGRADO” TEBANO (QUERONEA, 338 A.C.) .cooovieniirriiniieniieiicnieeeeeeeen 1205

Jost PascuaL

MUERTE, DUELO Y VIAJE EN EL ANTIGUO EGIPTO..........cccoeciiiinnnnn 1225

ANTONIO PEREZ LARGACHA

1US VITAE IN LIBERIS NECISQUE POTESTATEM.........cccooovvvviiiiiiiiiiiiiiicne, 1243

EvA MARiA POLO AREVALO

TESTIMONIOS DE LA MUERTE EN L}ZON: ANALISIS ARQUEOLOGICO
DE LOS RESTOS FUNERARIOS DE EPOCA ROMANA .....oovovoveeeeeeeeererernn 1263

EpuarDpO RaMiL REGO
TUMBAS, HONRASF UNEBRES Y GRUPOS SOCIALES EN LA ANTIGUA
MIGUEL ANGEL RAMIREZ BATALLA

¢MUERTES HEROICAS? DEL CICLO TROYANO AL SEPTIMO ARTE ........ 1303

ENRIQUE RAMIREZ GUEDES Y JOANA RODRIGUEZ PEREZ
ONHTA ®PONEIN: FORMAS DE VENCER LA MUERTE EN ALCESTISY
HERACLESDE EURIPIDES .......coooiiiii 1321

JuAN FELIPE RIVERA PARDO

— 829 —



Indice del Volumen 1T

FV. 274: UN RESCRIPTO DE CONSTANTINO SOBRE LAS DONACIONES
MORTIS CAUSAY LAS DONACIONES DE PADRES A HIJOS IN POTESTA-
TE oo e 1333

Jurio RoMANO CABELLO

¢NEKTOMANTEIA O NEKPOMANTEIA? REVISION DIACRONICA DEL
CORPUS GRIEGO HASTA EL S. III D. G oo 1345

ALBERTO ROMERO CRIADO

FUNERARY PORTRAIT STATUES IN NORTHEASTERN HISPANIA............. 1367

Jurio C. Ruiz

MATRES CIVITATUM. AMANTISSIMAE CIVIUM SUORUM. DISPOSICIO-
NES TESTAMENTARIAS DE MUJERES EN FAVOR DE LA INFANCIA
DURANTE EL IMPERIO ROMANO (SIGLOS I-III D.C.) ..cooviiiiiiiiiiiceenee 1387

Josk NicoLAs Sa1z Lopez

ICONOGRAFIA EN LOS MAUSOLEOS DEL AFRICA ROMANA: L.OS
CASOS DE MACTARISY GHIRZA ..o e, 1415

FaBiora SALCEDO GARCES Y RAQUEL RuB10 GONZALEZ

ESCUCHA ISRAEL, LAS PIEDRAS DEL SINAT HABLAN. LA MUERTE EN
EL ORIGEN DE LA ESCRITURA........ccooiiiiiiiiiiiieiceeeceeeeeeeee e 1435

ADRIANA NOEMI SALVADOR

LA DESPEDIDA Y MUERTE DE HECTOR EN LA CERAMICA ANTIGUA
DE LOS SIGLOS VI-IV A.C. Y EN LA PINTURA DE LOS SIGLOS XVII'Y

MARINA SALVADOR GIMENO

LASMONEDAS CON LEYENDA CONSECRATIO: ELANTESYEL DESPUES
DE LAS ACUNACIONES DE LAS FEMINAE TRAJANO-ADRIANEAS ............ 1479

F. JAviER SANCHEZ CONDE

INMORTALIDAD, ENVEJECIMIENTO Y MUERTE EN EL FEDON.............. 1499

MARIA SECADES FONSECA

— 830 —



Indice del Volumen IT

«HUESOS VIEJOS, :MUERTOS NUEVOS?» ACERCA DEL POSIBLE USO
SEPULCRAL DE ALGUNAS CUEVAS EN EPOCA TARDORROMANA EN

PEDRO A. SUAREZ-LLOPEZ, LETICIA TOBALINA-PULIDO, ALAIN CAMPO, JOSE ANGEL
HIERRO GARATE Y ENRIQUE GUTIERREZ CUENCA

LA INMORTALIDAD DEL ALMA EN PLOTINO ...c.cccoooiiiiiiiniiiiiiiierceeee 1535

MALENA TONELLI

DIONISO: ESPERANZAY PROSPERIDAD PARA EL MAS ALLA. FUENTES
ICONOGRAFICAS Y LITERARIAS .. ..ot 1555

MANUEL TORTOSA VICENTE
MUERTE, HONORY GLORIA: RETORICA DEL ETHOS EN 300 DE ZACK
DAYHANNE JosE URENA PERALTA

LA MUERTE EN EL PENSAMIENTO DE PLATON ........cccooovviiiirnirrneennane. 1585

Josk A. VAZQUEZ VALENCIA

EL YACIMIENTO DE ESTEVILLAS-VIRGEN DE LA TORRE (MADRID).
LA NECROPOLIS HISPANOVISIGODA .......ccccoiiiiiiiiiiiieniicicceece 1597

JORGE JUAN VEGA Y MIGUEL Y LAURA MONTESINOS GARVI

MAGISQUE VIRI NUNC GLORIA CLARET: LA MUERTE DE LOS MIEM-
BROS DE LA ELITE POLITICA ROMANA EN LAS FUENTES LITERARIAS
Y JURIDICAS ... 1615

KAREN M?. ViLAcOBA RAMOS

RITUAL FUNERARIO LIMA (200 a.C-600 d.C) EN LA COSTA CENTRAL
DEL PERU PREHISPANICO: ANALISIS DE TRES INDIVIDUOS ASOCIA-
DOS A HERRAMIENTAS DE FUEGO EN LA PIRAMIDE HUALLAMARCA .1645

CLAUDIA ANDREA VILLA ROBLES Y RiICARDO ORTEGA-RU1Z

CULTO REAL Y PRESTIGIO SOCIAL EN EL ANTIGUO EGIPTO: EL
CULTO A AHMES-NEFERTARI Y A AMENHOTEP I EN LA TUMBA TT
19 COMO ESTUDIO DE CASO ...ccoiiiiiiiiiiiiiiieiccecsteeeeeseeee e 1665

INMACULADA VIVAS SAINZ

EL TEMA NILOTICO Y LA MUERTE. PINTURAS NILOTICAS Y CON-
TEXTOS FUNERARIOS EN EL MUNDO ROMANO......cccccocviiiiiiiiiriennn 1683

ELEONORA VOLTAN

— 831 —



Indice del Volumen 1T

EL CAMINO DE LA UNIFICACION NEOPLATONICA COMO SUPERA-
CION DE LA MUERTE ..o e e e e e en s ses e se s senenas 1691

ALBERTO WAGNER MOLL

LO MORTAL Y LO PERECEDERO EN DAMASCIO ......cccccovviiiniiiiniieiieeens 1707

JosE MARIA ZAMORA CALVO

SEPULTUREROS EN LA ROMA ANTIGUA: CONTAMINACION Y RIESGOS
EN EL RITUAL DEL FUNUS. ........cooiiiiiiiiiiiiiieiieeitteeee et 1719

Josk Luis ZaMORA MANZANO

IL REGIME PROCESSUALE DELL’ACTIO FUNERARIA............ccooiiiiiinnn. 1741

GIANLUCA ZARRO

MISCELANEA

ACCIONES E INTERDICTOS POPULARES IV: PERSPECTIVA INTERDIC-
TALY JURISPRUDENCIAL SOBRE LA NAVEGACION Y REPARACION DE
LAS ORILLAS EN LOS RIOS PUBLICOS .......coooiiiiiiiiiieceieceeeeeeeee e 1765

JUAN MIGUEL ALBURQUERQUE

AUCTORATUS OB SEPELIENDUM PATREM: ALGUNAS REFLEXIONES EN
TORNO A LA CONSIDERACION JURIDICAY SOCIAL DE GLADIADORES
Y ACTORES A PARTIR DE PS.-QUINT. DECL. MIN. 302 ........ccccceoviiiiiinnnnn. 1783

Rosa M. CARRENO SANCHEZ

INMIGRACION EN LA BETICA: EVIDENCIAS DE DESCENDENCIA ORIEN-
TAL EN EL YACIMIENTO TARDOANTIGUO DE CORTIJO CORACHO,
LUCENA, CORDOBA .....cccoiiiiiiiiiiiieeeeet et 1803

CATERINA DAVINIA CHEVALIER INES, ESTELA ESCOLAR SERRANO Y RICARDO ORTEGA-RUIZ

UNA VIDA MOVIDA POR LA MUERTE: LA HISTORIA DE SEMIRAMIS DE
BABILONIA POR CTESIAS DE CNIDO...ccooiiiiiiiiiiiieeiieceieceeee e 1823

Francisco Diaz ZAMORA

FAMILIA Y AUGUSTALIDAD: REFLEXIONES A PROPOSITO DE LA
RECIENTE INSCRIPCION FUNERARIA CONSERVADA EN MONTORO
(CORDOBA) ..t 1843

MAaRIA TERESA DE LUQUE MORALES Y JoSE ANTONIO LARA LOPEZ

— 832 —



Indice del Volumen IT

EL USO DEL CICLO DE LAS ESTACIONES EN LOS SARCOFAGOS DEL
AFRICA ROMANA ..o e s s e s et e e e s s s esesese e e senesesesesesens 1859

MARIA HINOJOSA AGUILERA

INVOCANDO A LOS DIOSES: LA SUPERVIVENCIA EN LOS EXVOTOS
IBERICOS DE BRONCE ......c.ooiiiiiiiiiiiiiiciccic e 1877

MARTA NICOLAS-MUELAS

LA DIVISION DE LOS SUEVOS TRAS EL ASESINATO DE REQUIARIO
(ABB-A65) cverrveereeeeeeeeseeeeseeeessseseeeeseeees e es e ees e e s ee s seseees s esseeeeseeeseeeee e es e eesee 1897

BENITO MARQUEZ CASTRO

LA MITOLOGIA CLASICA Y SU FUNCION EN EL DESENGANO AMANDO,
Y PREMIO DE LA VIRTUD..........cooeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e ses s ess e, 1917

MARIA SALMERON AMOROS

— 833 —



Mors in arena: Explorando la muerte como
entretenimiento

TEWISE YURENA ORTEGA GONZALEZ
Universidad de Las Palmas de Gran Canaria

SUMARIO: 1.- INTRODUCCION II.- IL.- LAS VICTIMAS EN LA ARENA.
III.- ELIMINACION DE CADAVERES IV.- NOTAS CONCLUSIVAS
V.- BIBLIOGRAFIA.

I. INTRODUCCION

En la antigua Roma, la violencia y la muerte estaban profundamente
arraigadas en la cultura, reflejandose especialmente en el castigo de
delincuentes, quienes frecuentemente eran condenados a enfrentarse
a bestias salvajes o a gladiadores en espectaculos publicos’, aun cuando
la gravedad del delito no implicara necesariamente la imposicion de esa
condena. La muerte en la arena, en sus diversas manifestaciones, era un acto
publico y oficial, ademas de una herramienta de comunicacién tanto social
como politica. Cuando se realizaban correctamente, estos espectaculos no
solo entretenian a los asistentes, sino que también les proporcionaban una
sensacion de satisfaccion. Sin lugar a duda, estos eventos desempenaron un
papel crucial en el calendario festivo, la vida social y el espacio publico de
la antigua Roma, mostrando y reforzando la aceptacion y el disfrute de la
violencia institucionalizada®.

' Es conveniente destacar que la condena a los juegos no era una sancién relativamente

frecuente ya que esa opcion se contemplaba generalmente para su ejecucion cuando tuviera
que celebrarse alguna fiesta popular, aunque observamos como algunas fuentes juridicas aluden
expresamente a dicha condena. Vid. Paulus, Sent, 5.17,2: 2. Summa supplicia sunt crux crematio
decollatio: mediocrium autem delictorum poenae sunt metallum ludus deportatio: minimae relegatio exilium
opus publicum vincula. Sane qui ad gladium dantuy;, intra annum consumendi sunt. ¥, Esp. 21-5: “...
numquid ergo et extra limites circi furori studemus et extra cardines theatri impudicitiae intendimus et
insolentiae extra stadium et immisericordiae extra amphitheatrum, quoniam deus etiam extra cameras et
gradus et apulias oculos habet?” También, cabia la posibilidad de enviar o recibir convictos a la
ciudad para formar parte de esos entretenimientos, aunque para poder conducir a condenados
de una provincia a otra era preceptiva la autorizacion del emperador, tal y como establece
Modestino sobre las penas en D. 48.19.31 “Ex provincia autem in provinciam transduci damnatos
sine permissu Principis non licere...”.

2 Es notorio que tanto los espectadores como los emperadores disfrutaban del
espectaculo, de la muerte sangrienta, y de las agonias de los gladiadores. Esta apreciacion



Tewise Yurena Ortega Gonzélez

En algunos casos, la necesidad de la celebracion de espectaculos de estas
caracteristicas exigia la busqueda activa de victimas potenciales, por lo que
se podia condenar al delincuente a la arena mas por las presiones sociales o
institucionales que por la conducta ilicita. Esta demanda de entretenimiento
y el valor simbdlico de los juegos como manifestacion del poder® y control
publico, a menudo resultaban en la imposicion de penas extremadamente
severas para satisfacer las expectativas de la poblacion y las exigencias
politicas. Las ejecuciones en la arena no solo prolongaban el sufrimiento
de los condenados, sino que servian como advertencia y espectaculo para la
poblacion.

Los juegos gladiatorios y los eventos sangrientos, que tienen sus raices
en antiguas practicas funerarias etruscas?, se convirtieron en una tradiciéon
romana para honrar a los muertos® de las élites. Si bien en un principio fueron
eventos conmemorativos, mas tarde se transformaron en una forma definitiva

se extrae de diversas fuentes literarias que detallan la fascinaciéon popular por la violencia,
la crueldad y la sangre en la arena, condenando en sus obras a algunos emperadores
precisamente por ese comportamiento. Vid. Dio Cass. 54.15, Suet. Claud. 34, entre otros. En
el caso de los asistentes a los espectaculos, senalamos varios pasajes de Séneca. Asi, en Sen.
De ira, 1, 2,4 el autor relata que lo que motiva a los asistentes a acudir a los combates es la
muerte “Quid ?Gladiatoribus quaepopulus irascitur, et tam inique utiniuriamputet quod non libenter
perount? Contemmi se iudicatSi et vultu gestu ardore ex spectatore in adversarium vertitur...”. En otro
tratado contenido en Trang. 2.3 describe la anoranza de un ciudadano que se encuentra lejos
de la ciudad y que extrana los espectdculos gladiatorios por “..iuuat iam et humano sanguine
Sruit’, y en Ep. 3.7.2, se enfatiza la necesidad de que se produzca una auténtica lucha, que
no exista sumisiéon por parte de los luchadores sino afan por vencer el combate. En caso
de resultar vencedor, se valora como un acto de honor, de valentia del gladiador el aceptar
de forma inmutable el tajo mortal, “Tu neque summittes nec vitam rogabis; recta tibi, invictaque
moriendum est. Quid porro prodest paucos dies aut anos lucrificare? Sine missione nascimur”. Es
importante notar que, aunque de forma excepcional, no todos compartian este gusto por la
brutalidad; por ejemplo, el emperador Augusto preferia no ver demasiada sangre en estos
eventos, prohibiendo los combates sine missione, reflejando una actitud mas moderada frente
alaviolencia extrema. También el emperador Marco Aurelio, siguiendo la linea de Augusto,
rechazé los combates sangrientos y s6lo acudia a aquellos que no ofrecieran riesgos a los
participantes, como describe Dio Cass. 71,294: “A Marco Aurelio no le gustaba ver correr la sangre
en los combates de gladiadores y él solo acudia a los combales sin riesgo, como los de los atletas”. “Tenia
tanto horror a la sangre que, como a peticion del pueblo, se llevara a un leon que habia comido sangre
humana, en vez de mirar al animal y liberar a su duernio, como se pedia masivamente, hizo proclamar
al mensajero que ese hombre no habia hecho nada como para ser liberado”.

*  (ALDRETE, G. 2014: 442).

* (WIEDEMANN, T. 1992: 33), (PASTOR MUNOZ, M., 2018: 53).

® Serv. ad. Aen 3.67: “...sed mortuo ITunio Bruto cum mullae genles ad eius funus captivos
misissent. .. el quod muneri missi erant, inde munus appellatum...”. También Servio ad Aen. 10.519
“inferias quos immolet umbris inferiae sunt sacra mortuorum, quod inferis solvuntur. sane mos erat in
sepulchris virorum fortium captivos necari: quod postquam crudele visum est, placuit gladiatores ante
sepulchra dimicare, qui a bustis bustuarii appellati sunt”. (FLOWER H., 1996: 122), (KYLE, D., 1998:
43).

— 1168 —



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

de distraccion, siendo reconocida como una escuela de valor ante la muerte®,
con un cierto enfoque educativo’ e instructivo, y un acontecimiento para
honrar tanto a los participantes como a los organizadores, particularmente
a los emperadores. Estos espectaculos se utilizaron como una potente
herramienta de instrumentalizacién politica, siendo manipulados para
consolidar el poder politico, obtener prestigio, legitimar la autoridad imperial
y controlar a la poblacion. En las provincias, los magistrados locales seguian
regulaciones® especificas para organizar estos espectaculos, promoviendo asi
su poder y reputacion.

El emperador Constantino, primero en el ano 316 d.C. y finalmente en
el 325 d.C., promulg6 una ley reconocida como rescripto de Berito recogida
en el Cédigo Teodosiano’, y reproducida de forma parcial con posterioridad
por Justiniano en el Codex' bajo la ribrica De gladiatoribus penitus tollendsis.

% Sen. Ep. Mor. Ad Lucilium, IV, xxx,8: “He visto un gladiador verdaderamente valiente. Estaba
herido, pero seguia combatiendo plantandose con firmeza delante de su adversario y cubriendo su herida
con la mano. En otra ocasion, he visto otro mucho mas valiente, puesto que después de ser herido, y vuelto
hacia la muchedumbre que pedia la misio por su valor, hizo una senal con el brazo de que no habia hecho
nada y que no queria ser recomendado por nadie”.

7 Ese valor educativo se le reconocié fundamentalmente a los gladiadores
profesionalizados, por el entrenamiento, por la técnica, por la valentia demostrada en la
arena, llegando incluso a promover que todos los hombres mostraran la misma actitud en
la vida que ellos ante la eventualidad de una muerte en combate, esto es, con dignidad,
orgullo y coraje. Vid. Cic. Tusc, 11, 41, Plin. Pan. 33: “Pudimos contemplar después de un
espectaculo que no enerva, ni degrada, pues no solamente no debilitan, ni quebrantan los animos
varoniles, sino que los fortalecen para soportar honrosas heridas y despreciar la muerte: vemos cémo
el amor a la gloria y el deseo de triunfo se da incluso en el cuerpo de los esclavos y los criminales”.
También, en SHA Balb.8.7 se ensalza el valor educativo o el aprendizaje que los hombres
pueden extraer de los combates gladiatorios, ya que se reflexiona como los romanos se
preparaban fisica y mentalmente para la guerra, enfrentando la violencia de antemano
para endurecerse “Alii hoc litteris tradunt, quod veri similius credo, ituros ad bellum Romanos
debuisse pugnas videre et vulnera et ferrum et nudos inter se coorientes, nec in bello armatos hostes
timerent aut vulnera et sanguinem perhorrescerent”.

8 En estos entornos, la organizacion y la realizacién de los juegos viene impuesta
legalmente, como asi se extrae de la Lex Ursonensis en los capitulos 70-71. En esa disposicion
al margen de establecer el pago de un munus de no menos de 2000 sestercios de su propio
patrimonio para acceder al cargo (Ley Urso 70-71: “...eis ludis euoque munere unusquisque eorum
de sua pecunia ne minus sestertivum bina milia...” ), exigible a los magistrados civiles, dunviros y
ediles, se especifica que dichas aportaciones econémicas debian ser destinadas a los juegos
en honor a la Triada Capitolina (Ley Urso 70: “...Ilviri, quicu[m]que ° erunt °, ei ° praeter ° eos,
quiprimi post ° h(anc) ° l(egem) [fajcti ° erunt °, ei °in suo ° mag(istratu) ° munus ludosve ° scaenicos
° lovi ° lunoni ° Minervae ° dis deabusqCue) ° quadriduom...”. (STYLOW, A., 1997: 272-274),
(MANGAS, J., 1997: 186).

¢ G.Th.15.12.1: “cruenta spectacula in otio civili et domestica quiete non placent. quapropter, qui
omnino gladiatores esse prohibemus eos, qui forte delictorum causa hanc condicionem adque sententiam
mereri consueverant, metallo magis facies inservire, ut sine sanguine suorum scelerum poenas agnoscant”.

10 CI 11.43(44) “ Cruenta spectacula in otio civili et domestica quiete non placent. quapropter omnino
gladiatores esse prohibemus”.

— 1169 —



Tewise Yurena Ortega Gonzélez

Con dicha norma se pretendia promover la supresion de los espectaculos
gladiatorios y la conmutacion por trabajos forzados ut sine sanguine suorum
scelerum. No obstante, los juegos siguieron celebrandose y ello quizas puede
explicarse haciendo un analisis detallado y una interpretacion adecuada al
contexto y al tiempo. En ese sentido, consideramos apoyandonos en la obra
de varios autores, que la intencién del emperador no era la prohibicion de
los juegos y los espectaculos gladiatorios, sino la supresion de la suplicium ad
ludum, es decir, la abolicion de la condena que obligaba a los reos a participar
en dichos combates. Bien es cierto que la literalidad de la ley puede inducir
a error sugiriendo una prohibicion total de los juegos qui omnino gladiatores
esse prohibemus eos, pero si lo contextualizamos, podemos observar que la
intencion que subyace es sustituir la condena a los delincuentes a luchar como
gladiadores. En lugar de ello, se establecié que los reos cumplieran su pena
mediante la realizacion de trabajos forzados ad metalla" . En el ano 399 d. C se

"' Esta distincion es interesante y reveladora, ya que la ley no prohibia la existencia de

gladiadores profesionales ni los juegos en los que participaban. Tradicionalmente, los juegos
gladiatorios eran un medio para ejecutar publicamente a aquellos condenados con penas
infamantes, una practica conocida como damnatio ad ludum. La reforma de Constantino
desvinculaba la condena penal de los espectaculos gladiatorios, dejando intacta la posibilidad
de que los gladiadores profesionales o auctoritati continuaran actuando en estos eventos.
Es por ello, que los autores que defienden la tesis de la supresion de la condena y no la de
los juegos argumentan que Eusebio de Cesdrea, en un pasaje de la biografia que realiz6 a
Constantino (Euseb. Vit. Const. 4.25.1) realiz6 una interpretaciéon errénea del rescripto de
Berito al afirmar que con el mismo lo que pretendia el emperador era suprimir los juegos,
cuando en realidad lo que se perseguia era asegurar la mano de obra en las minas de la
diécesis de Oriente. (GASCOU, J., 1967: 649-650), (WIEDEMANN, T., 1992: 156-157),
(KYLE, D.,1998: 55), (RUPKE, J., 2007: 121), (JIMENEZ SANCHEZ, J. A., 2015: 424-425),
(PASTOR MUNOZ, M., 2018: 79). Otro aspecto que apoya la interpretacién que compartimos
es la existencia de fuentes epigraficas, literarias e incluso juridicas que demuestran que los
juegos siguieron celebrandose hasta su desapariciéon de forma gradual quizas por el colapso
sufrido por el sistema imperial y los elevados costes de este tipo de eventos frente a otros
que exigian menores esfuerzos econémicos y logisticos, sin perjuicio de la influencia de la
religion cristiana. C.Th, 9.40.2 (315d.C) Si quis in ludum fuerit vel in metallum pro criminum
deprehensorum qualitate damnatus, minime in eius facie scribatur, dum et in manibus et in suris possit
poena damnationis una scriptione comprehendi, quo facies, quae ad similitudinem pulchritudinis
caelestis est figurata, minime maculetur. En un rescripto que data del ano 330 d. C. dirigido a la
ciudad de Hispellum en Umbria, el propio Constantino garantizé el derecho de la ciudad
a mantener su fiesta de gladiadores para no tener que asistir a la organizada por la ciudad
rival de Volsinii al otro lado de las montanas. Vid. CIL XI 5265: “..ibidemque his / sacerdos,
quem anniuersaria wice Vmbria de/disset, spectaculum tam scenicorum ludorum, / quam gladiatorii
muneris exhibere...”. En el ano 365 d. C, Valentiniano dirige un rescripto al prefecto urbano
Simaco en el que ordena que no se condenen a los cristianos ad {udi (lo cual no significa
que no se les infligiera otros tipos de castigo) estableciendo sanciones severas a los jueces
que no atendieran a dicho requerimiento, tal y como se extrae de C.Th. 9.40.8: “quicumque
christianus sit in quolibet crimine deprehensus, ludo non adiudicetur. quod si quisquam iudicum fecerit,
et ipse graviter notabitur et officium eius multae maximae subiacebit”.

— 1170 —



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

cierran los ludi imperiales, y en el 404 d.C el emperador Honorio aboli6 de
forma definitiva los combates gladiatorios'.

II. LAS VICTIMAS EN LA ARENA

En el contexto en el que nos encontramos, la justicia penal no era uniforme
y las consecuencias por la comision de delitos variaban en funcion del status
del infractor y de la gravedad del delito. Los ciudadanos de las clases bajas
enfrentaban castigos mucho mas severos, conocidos como summa supplicia®.
Estas penas incluian la exposicion a las fieras, la crucifixion, la cremacion en
vida, la condena ad metalla o a opus publicum, y la condena ad ludz, es decir,
la lucha en la arena como gladiadores. Este ultimo castigo era considerado
mas beneficioso, ya que permitia la retirada del combatiente tras tres anos de
servicio y, en algunos casos, la libertad a los cinco anos, siempre y cuando el
condenado lograra sobrevivir. En este contexto, la sentencia no sélo procuraba
castigar por la conducta o comportamiento ilicito, sino también servir como
espectaculo publico, donde la prolongada agonia y la muerte sangrienta de los
condenados servian como un entretenimiento impactante y una advertencia
ejemplarizante para la sociedad romana.

Como observamos, la condena al delincuente o noxi podria llevar al
sentenciado a la arena para participar como gladiador en juegos previa-
mente organizados, a diferencia de otros sujetos que luchaban de forma
voluntaria y libre habiendo sido preparados para ello, denominados aucto-
ritati. Inicialmente, estos condenados eran captivi de pueblos conquistados
y subyugados'*. Con posterioridad, pudieron ser delincuentes sentenciados
por diversos crimenes o esclavos como consecuencia de la comision de
un delito via noxae o por deseo de sus duenos justificando esa decision,
por ejemplo, por huir y abandonar al domus, o sin ella, hasta la época de
Adriano, donde se exigio una justificacion para la venta de esclavos tanto a
proxenetas como a lanistas. Los hombres libres podian ser condenados ad
gladium ludi, atendiendo a la gravedad y a la tipologia delictual cometida',

2 (FRENCH, D. R, 1985: 82), (TEJA CASUSO, R.,1994: 69-79 ).

5 Paulus, Sent. 5.17.2: Summa supplicia sunt crux crematio decollatio: mediocrium autem delictorum
poenae sunt metallum ludus deportatio: minimae relegatio exilium opus publicum vincula. Sane qui ad
gladium dantur, intra annum consumendi sunt.

" (WIEDEMANN, T., 1992: 104).

5 En este contexto, el emperador Constantino en una carta a Domitio Celso, vicario de
Africa en el afio 315 d.C, realiza una modificacién en las penas impuestas en la Lex Fabia, una
medida que actuaba en contra de los plagiarii, es decir, aquellos que secuestraban a hombres
libres para venderlos como esclavos, y describe las penas que se debian imponer estableciendo
para los autores esclavos o libertos la condena inmediata a las bestias, y para aquellos que fueran
libres, el envio a la escuela de gladiadores. La muerte para éstos estaba asegurada desde la

— 1171 —



Tewise Yurena Ortega Gonzélez

y en una etapa posterior los declarados culpables de profesar la religion
cristiana fueron victimas potenciales y un recurso imperial para asegurar
la celebracion de los espectaculos como consecuencia de la profesionali-
zacion de los luchadores. Asimismo, se establecieron ciertas prohibiciones
para las personas de clases altas, como algunos senadores o miembros
del orden ecuestre —que renunciaron a sus privilegios para luchar en la
arena— pero no fueron observadas en ocasiones como se extrae de diversas
fuentes literarias'®.

Con base a lo anterior, podemos identificar diferentes grupos de
participantes'”:

a) Condenados a la arena o noxi: Dentro de esta categoria debemos
identificar por un lado a los condenados a muerte (noxi ad gladium y damnati ad
bestias) que morian en las naumachias o combates navales o en las venationes sin
poder utilizar armas para su defensa, los condenados ad gladium ludi que eran
hombres libres o esclavos obligados a combatir en la arena como gladiadores,
y los condenados a trabajos forzados, destacando que éstos, a diferencia de los
anteriores que pasaban directamente de la carcel a la arena, eran entrenados
previamente en una escuela de gladiadores para aprender la técnica y el uso
de los elementos y armas necesarios para el combate, lo que favorecia tener
las mismas oportunidades y condiciones que los adversarios. En relacion con
estos ultimos, cabe destacar que, si resultaban vencedores, en la mayoria de los
casos no se les daba muerte. El lanista les proporcionaba la atencion sanitaria
necesaria y suficiente para curar las heridas para que pudieran participar en
futuras luchas hasta su fallecimiento o hasta que las lesiones fueran de una
entidad tal que hicieran imposible su continuidad. En ese caso, podian ser
destinados a la realizacion de otros trabajos o se les concedia la libertad.

sentencia, ya que la instruccion dada por el emperador era que se ejecutara con la espada —gladio
consumatur— antes de que pudiera realizar algin acto para defenderse, tal y como expone el
emperador C.Th. 9.18.1. Con cardcter previo se imponia una pena de caracter pecuniarioy en
tiempos de Diocleciano se endurecieron los castigos y los reos eran condenados a las minas.
Vid. Hermogeniano, Epit. 6 en D.48.15.7.(JIMENEZ SANCHEZ, J.A., 2015: 423).

10 Suet. Caes. 39: “...munere in foro depugnavit Furius Leptinus, stirpe praetoria e Q. Calpenus
senator quondam...”. Suet. Aug. 43: “...In Circo aurigas cursoresque et confectores ferarum, et
nonnumquam ex nobilissima tuventute, produxit... Ad scaenicas quoque et gladiatorias operas et equitibus
Romanis aliquando usus est, verum prius quam senatus consulto interdiceretur. .. ”, Suet. Ner: 12 “Exhibuit
autem ad ferrum etiam quadringentos senatores sescentosque equites Romanos et quosdam fortunae atque
existimationis integrae, ex isdem ordinibus confectores quoque ferarum et varia harenae ministeria”. Tacito
subraya la dureza de las disposiciones destinadas a impedir que los nobles se involucraran en
los juegos y se expusieran a la correspondiente deshonra. Tac. Hist. 2,62: cautum severe ne aquites
romani ludo et arena polluerentur’.

7 (WIEDEMANN, T, 1992:78), (PASTOR MUNOZ, M., 2018: 485).

— 1172 —



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

Los damnatiala arena, podian ser libres o esclavos'®, siendo considerados
en cualquier caso como confestim poenae servi fiunt' o esclavo de pena como se
recoge en D.48.19.12. Si al tiempo de la condena eran esclavos dejaban de ser
propiedad de su dueno; y si eran libres statim et civitatem et libertatem perdunt,
tal y como manifiesta el jurista Gayo en D. 48.19.29%.

b) Gladiadores profesionales o auctoritati: Los gladiadores profesionales
conocidos como auctoritati, eran hombres libres o libertos que decidian ofrecer
sus servicios mediante la celebracion de un contrato formal. Decimos que
reviste una cierta formalidad, porque al margen de manifestar el compromiso
de participar en los ludi, 1aley les imponia la obligacion de realizar con caracter
previo un juramento ante el tribuno de la plebe, el cual debia levantar un
acta que recogia los datos personales del luchador, esto es, nombre, edad
o cuantia a percibir®' denominado auctoramentum depugnandi causa®. Este
juramento indudablemente incluia aceptar castigos corporales® y la propia
muerte en la arena ya sea luchando contra animales o contra otros gladiadores,
esto es, aceptando castigos que estaban previstos para otras categorias de

personas o delincuentes. En este sentido, Séneca* comenta que las palabras

' Podian desarrollar la profesion por imperativo de sus duenos, sin necesidad de haber
cometido ningtn delito, o porque hubieran sido cedidos en alquiler, como se observa en
Suetonio, Vitelio 12, “...iterum deinde ob nimiam contumaciam et furacitatem gravatus circumforano
lanistae vendidit dilatumque ad finem muneris repente subripuit...”, Tac. Ann. 3.43 “...adduntur e
servitiis gladiaturae destinati quibus more gentico continuum ferri tegimen: cruppellarios vocant, inferendis
ictibus inhabilis, accipiendis impenetrabilis...”, SHA, Marc. 12,10: “...Servos, qui dominis fugissent,
reppertos ad gladium ludi deputavit...”. Aunque como anunciamos, con posterioridad los duenos no
podian ejecutar a sus esclavos, puesto que ello debia ser determinado por un tribunal, tampoco
podian venderlos a lanistas o ser condenados a la arena si no existia una causa justificativa,
como se extrae de SHA, Hadr. 18.8: Lanista servum vendi vertuit causa praestita. Los esclavos con
aptitudes fisicas podian ser enajenados a los lanistas quienes los preparaban en las escuelas para
luchar y divertir a la gente en ~los espectaculos. (WIEDEMANN, T., 1992:106), (ROBINSON,
0., 1994: 145), (PASTOR MUNOZ, M., 2018: 77).

9" Macer 2 de Off, praesid. en D.48.19.12 “Quod ad statum damnatorum pertinet, nihil interest,
iudicium publicum fuerit nec ne: nam sola sententia, non genus criminis spectatur. itaque hi, in quos
animadverti iubetur quive ad bestias dantuy, confestim poenae servi fiunt”.

2 Gayo libr. 1 ad Lex Iulia et Papiarecogido en D. 48.19.29: “Qui ultimo supplicio damnantun,
statim et civitatem et libertatem perdunt. itaque praeoccupat hic casus mortem et nonnumquam longum
tempus occupat: quod accidit in personis eorum, qui ad bestias damnantur. saepe etiam ideo servari solent
post damnationem, ut ex his in alios quaestio habeatur”.

# El salario no podia ser inferior a 2000 sestercios como se extrae de Livy. 44.31,15, Juv.
11, 5-8, CIL 2. 6278.

2 (CASTILLO SANZ, FJ., 2012: 155-168), (SCIUTO, P., 2017:6), Sen., Ep. 37: eadem
honestissimi huius et illius turpissimi auctoramenti verba sunt: uri, vinciri ferroque necari. Ab illis qui
manus harenae locant et edunt ac bibunt quae per sanguinem reddant cavetur ut ista vel inviti patiantur.

%  Entre otros como relata Hor. Sat. 7.57-58 “Uri, vinciri, verbenari, ferroque necari”, esto es,
“dejarse azotar con varas, quemar con fuego y matar por el hierro”.

2 Sen. Ep. Morales ad Lucilium 4.37: “eadem honestissimi huius et illius turpissimi auctoramenti
verba sunt: uri, vinciri ferroque necari. Ab illis qui manus harenae locant et edunt ac bibunt quae per
sanguinem reddant cavetur ut ista vel inviti patiantur’.

— 1173 —



Tewise Yurena Ortega Gonzélez

del juramento de los gladiadores profesionales eran las mismas que aquellas
de los contratos mas degradantes: “wri, vinciri ferroque necari”, una declaracion
que Petronio también menciona en su Satyricon®.

Los motivos que llevaban a estos a participar en los combates eran diversos,
siendo las razones de indole econémica las mas recurrentes, como se observa
de un pasaje descrito por Quintiliano®, donde un hombre decide entrar en la
arena para obtener los recursos suficientes para honrar a su padre con un buen
entierro. Otros eran veteranos del ejército, que tras su retirada se inscribian
como gladiadores para continuar sus carreras en la arena, enriquecerse y
alcanzar fama. Debido a esto ultimo, no resulta extrano que algunos miembros
de la aristocracia, incluidos senadores y miembros de la orden ecuestre, pese
a existir prohibiciones expresas para las €élites, como anunciamos en lineas
precedentes, renunciaran temporalmente a sus privilegios para participar
en estos combates en busca de reconocimiento social. También se constata
que era mucho mas atractivo para los jovenes luchar en la arena que alistarse
en el ejército por periodos de mas de veinte anos, por lo que, en esos casos,
asumian el riesgo.

La profesion de gladiador, aunque percibida como degradante por gran
parte de la sociedad romana, hasta el punto de ser estigmatizados con la
nota de infamia?’, también suscitaba admiracién debido a la valentia y las
habilidades necesarias para sobrevivir en la arena®. Esto ha llevado a una
dialéctica entre la degradacion y la elevacion del gladiador, como menciona
el autor latino Floro® en su relato sobre Espartaco, quien, después de ser
mercenario, soldado y desertor, se convirtio en un gladiador debido a su fuerza
fisica. Los gladiadores profesionales fueron elogiados por su arrojo, su destreza

% Petron, Sat. 117.5: “...in verba Eumolpi sacramentum iuravimus: wri, vinciri, verberari ferroque
necari, et quicquid aliud Eumolpus iussisset. Tanquam legitimi gladiatores domino corpora animasque
religiosissime addicimus.. ..

% Quint. Decl. 302: “auctoratus ob sepeliendum patrem”.

# (Coll. 4.3.2; Ulpiano 6 ad. Ed. D. 3.1.1.6: “... nisi in harena passi sunt se honorari: eos
enim puto notam non evadere...”, Juliano 1 ad. Ed. D.3.2.1: “...infamia notatur... qui artis ludicrae
pronuntiandive causa in scaenam...”. Esta condicion legal les privaba de ciertos derechos y
consideraciones sociales, como una sepultura digna, como veremos en la inscripcién de Sarsina,
o el no poder comparecer como testigo en juicio, y les imponia restricciones profesionales. La
sociedad romana consideraba que los gladiadores, incluso los voluntarios, habian caido en la
deshonra por participar en una actividad degradante, lo cual se reflejaba también en las marcas
corporales que portaban. (WIEDEMANN, T., 1992: 28-29), (PASTOR MUNOZ, M., 2018: 78),
(CASTILLOS SANZ, FJ., 2012: 159).

28 Sen. Prov, 4.4

# Flor, Epit. 2.8.8. En ese fragmento se describe a Espartaco asumiendo dichos roles. Asi,
respecto de la referencia a soldado la extraemos del texto cuando dice “de Stipendiario thrace
miles”, luego el fragmento lo identifica como desertor al indicar literalmente “de milite desertor”,
para finalmente, terminar como gladiador debido a sus extraordinarias condiciones fisicas
“deinde in honorem virium gladiator”.

— 1174 —



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

en el combate y su capacidad para generar un espectaculo que cautivaba a
la multitud. La ideologia de la degradacion y elevacion refleja como a pesar
de la naturaleza violenta de su labor y del estigma social asociado, algunos
gladiadores por su habilidad para dominar el arte de la lucha alcanzaban un
estatus casi heroico que se veia reflejado en los epitafios de sus tumbas.

Otro aspecto destacable es que la organizacion de los combates con
profesionales otorgaba mucho mayor prestigio no s6lo por el elevado coste
de la participacion, sino también por la calidad del espectaculo que ofrecian,
ya que estaban mejor alimentados, entrenados y equipados. Es notorio que
acudian a la lucha con diverso armamento como: cascos, escudos, espadas,
redes, lanzas, tridentes, entre otras armas, lo que elevaba el nivel técnico del
combate y la exaltacion del publico, a diferencia de los otros combatientes
que acudian a la arena para satisfacer una condena estando privados de
cualquier elemento de defensa. Estos gladiadores profesionales, al contar
con experiencia y entrenamiento especializado, eran capaces de prolongar
los combates, generando un espectaculo mas atractivo para la audiencia y
aumentando asi su propio prestigio en la arena.

c) Mujeres: La participacion de mujeres en los espectaculos gladiatorios
romanos, aunque minoritaria, ha sido objeto de atencion por parte de los
estudiosos debido a su rareza y al significado cultural de dicha participacion.
Este fenémeno es especialmente notorio durante los reinados de emperadores
como Neron y Domiciano.

Durante los siglos I y I d. C, encontramos referencias significativas sobre
la irrupcion femenina en los combates gladiatorios. Tacito, en Ann. 15.32,
relata como varias mujeres de la élite romana se deshonraron apareciendo en
la arena “sed feminarum inlustrium senatorumque plures per arenam foedati sunt”.
De manera similar, Suetonio® también alude a la intervencién de éstas en este
tipo de eventos, senalando en su relato sobre el emperador Domiciano como
éste organizaba con cierta frecuencia espectaculos costosos y lujosos tanto
en el anfiteatro como en el circo, donde participaban féminas en combates
gladiatorios que se celebraban por la noche bajo la luz de las antorchas, “...
Nam venationes gladiatoresque et noctibus ad lychnuchos; nec virorum modo pugnas,
sed et feminarum”.

No existe un término especifico en las fuentes antiguas para designar a
las mujeres gladiadoras. Algunos las identifican con los términos gladiatrix o
luda, aunque este ultimo término posee connotaciones despectivas. De hecho,
parece estar mas aceptado reconocer la utilizacion de luda para referirse a la

30 Suet. Dom. 4.1.

— 1175 —



Tewise Yurena Ortega Gonzélez

esposa o concubina del gladiador®. Sin embargo, la falta de una denominacion
particular no implica la inexistencia de su participacion en los combates. Tanto
las fuentes literarias como las epigraficas analizadas sugieren que, aunque
minoritaria, la participacion femenina en estos espectaculos es indiscutible,
como también lo es el hecho de que no fuera en el mismo contexto ni en
las mismas condiciones que la de los hombres. Generalmente, las féminas
combatian entre siy en enfrentamientos individuales, ya que los combates
contra hombres no podian garantizar la igualdad entre los combatientes™.
Ademas, existen evidencias de su presencia en combates colectivos, como
aquellos en los que luchaban en carros tirados por caballos, armadas y
listas para la contienda. Autores como Coleman?®, afirman que, en algunos
casos, las féminas se llegaron a enfrentar a hombres que, por su caracter y
apariencia, no eran considerados como verdaderos gladiadores, denominados
tunicati o gladiator obscene. Sin embargo, este tipo de enfrentamientos no
se consideraban combates reales, sino mas bien representaciones teatrales
cercanas a la comedia, donde los propios luchadores participaban en tono
burlesco™.

Las mujeres podian luchar en la arena, con independencia de la clase social
y experiencia, o habiendo sido entrenadas (Juv. 6.246-267) o no para ello,
siendo las razones que empujaban a participar en los espectaculos gladiatorios
de diversa naturaleza. Mientras que las mujeres de clase alta sin entrenamiento
previo lo hacian como una forma de entretenimiento o para demostrar una
cierta independenciay desafiar con las normas sociales y juridicas establecidas,
las de clases sociales bajas y libres, que, si eran entrenadas, en muchos casos lo
hacian con el prop6sito de obtener una remuneracion. No obstante, autores
como McCullough® advierten que la posibilidad de que las mujeres libres
pudieran convertirse en gladiadoras profesionales de forma voluntaria es un
tema discutido, pero no rechazado, no pudiendo afirmar que lo hicieran bajo
contrato y que tuvieran que prestar el mismo juramento que los auctoritati
masculinos. En el caso de las mujeres esclavas, hay que destacar que dependian
del lanista, el cual les procuraba alimento y preparacion fisica.

' (McCULLOUGH, A., 2008: 198), (BRUNET, S., 2014: 486).

3 Sobre el desequilibrio y la desigualdad en los combates vid. Sen. Prov. 3.4.

# (COLEMAN, K., 2000: 500).

*  Estainterpretacién se encuentra reflejada en Petron. Sat. 9.7-10 “... Cum ego proclamarem,
gladium strinxit et ‘Si Lucretia es, inquit, Tarquinium invenisti””. Quibus ego auditis intentavi in
oculos Ascylti manus et: «Quid dicis, inquam, muliebris patientiae scortum, cuius ne spiritus purus est?»
Inhorrescere se finxit Ascyltos, mox sublatis fortius manibus longe maiore nisu clamavit: “Non taces, inquit,
gladiator obscene, quem de ruina harena dimisit? Non taces, nocturne percussor, qui ne tum quidem,
cum fortiter faceres, cum pura muliere pugnasti, cuius eadem ratione in viridario frater fui, qua nunc in
deversorio puer es. — Subduxisti te, inquam, a praeceptoris colloquio”.

% (McCULLOUGH, A., 2008: 207).

— 1176 —



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

Las evidencias literarias® y juridicas que profundicen en ello son escasas e
insuficientes, encontrando en el material arqueolégico disponible las pruebas
que evidencian su participacion, siendo el relieve mas famoso el procedente
de Halicarnaso, que representa a dos mujeres enfrentadas, provistas de una
armadura asociada a un tipo de gladiador denominado provocatory usando
todos los recursos y habilidades pertinentes para vencer a la otra, portando
las correspondientes espadas. También la estatuilla de bronce ubicada en el
Museo de Hamburgo nos permite asegurar la presencia de las mujeres en
estos eventos.

Una cuestion clara es que a diferencia del resto de sujetos (excepto
auctoritati) que se enfrentan al combate en cumplimiento de una condena,
la participacion de las mujeres se asocia al lujo, a la ostentacién, y mds que
combates se consideraron auténticas exhibiciones, en muchos casos con
connotaciones sexuales, debido a que exhibian determinadas partes de su
cuerpo, lo que las alejaba de la concepcion tradicional del ideario de mujer
romana. El hecho de ver a una mujer en la arena, portando armas, con una
preparacion fisica y técnica necesaria y suficiente para asumir el reto o el
desafio, podria ser considerado como una muestra de exotismo y de lujo, es
mas, el emperador Neron las introdujo en los munera para que éstos parecieran
suntuosos. Antes de Neron la presencia era excepcional, después de ese
momento fue imprescindible, como se extrae de Petron. Sat. 45: “...Iam Manios
aliquot habet et mulierem essedariam et dispensatorem Glyconis, qui deprehensus est cum
dominam suam delectaretur”. Del fragmento se desprende que la aparicion de
mujeres en la arena evidenciaba la espectacularidad de los muneray también
la riqueza y status del organizador que ofrecia el munus, generalmente el
poder publico, como atestiguan las fuentes que se refieren a la presencia de
la mujer, patrocinadas con caracter general por los emperadores y de forma
puntual por algin editor privado”. El autor® considera que al margen de que
las apariciones eran escasas debido a los costes y la ostentacion, otro motivo
de que no se encuentren en las fuentes demasiadas referencias a las mujeres
en la arena, se debe a que la mayoria de los autores de la época intentaban
reflejar la vida y obra de los emperadores y los hechos resenables atribuidos
a ellos y que tuvieran lugar en la ciudad de Roma, por lo que todos aquellos

% Petron. Sat. 45.7: “mulierem essedariam”, Tac. Ann. 15.32 “spectacula gladiatorum idem annus

habuit pari magnificentia ac priova; sed feminarum inlustrium senatorumque plures per arenam foedati
sunt”., Dio Cass. 62.13.3, Juv. 6.246-67, Suet. Dom. 4.1, Dio Cass. 67.8.4 (Domiciano), Dio Cass.
76.16.1. (PASTOR MUNOZ, M., 2018: 135).

% Petron. Sat. 45.78. CIL 9.2237 “[Qui] primus om[niu]m ab urbe condita ludus cum...]
mulieres [a] d ferrum dedit” se trata de una inscripcion de Ostia, en la que se menciona que un
tal Hostilianus se presenta como el primer empresario que present6 a mulieres luchando en la
arena.

3 (PASTOR MUNOZ, M., 2018: 135).

— 1177 —



Tewise Yurena Ortega Gonzélez

munera que se celebraban fuera, no iban a ser recogidos precisamente porque
los emperadores no participaban de ellos.

Muchas integraron con el consentimiento de sus padres o esposos el
collegia tuvenum®, esto es, una institucién que proporcionaba educaciéon y
entrenamiento fisico a la juventud de la aristocracia, y a las mujeres de clase
noble que querian entrar en la arena, ya que en ese lugar eran instruidas en
el uso de las armas y de las artes del combate.

Es plausible que tanto esclavas (que eran vendidas o entregadas a un lanista
para su preparacion y entrenamiento y salir indemne de la arena ofreciendo
un buen espectaculo), como mujeres libres participaran en estos espectaculos,
como lo sugiere la existencia de normas especificas que prohiben expresamente
alas mujeres libres la asistencia como gladiadoras a este tipo de eventos publicos,
lo cual implica que las esclavas si podian hacerloy que, en algunos casos también
lo hacian las mujeres libres. En ese sentido, conviene reconocer la distincion
entre féminas o mujeres respetables de clase alta, y mulieres que serian el resto®
En cuanto alas féminas, sabemos que dos senadosconsultos prohibieron la lucha
de mujeres libres menores de 20 anos en la arena del anfiteatro reflejando la
preocupacion por preservar la dignidad de las mujeres de clase alta, evitando que
se degradaran de manera similar a los hombres, quienes también enfrentaron
restricciones debido a la mala reputacion asociada con la participacion en estos
espectaculos. Las clases altas, independientemente del género no debian servir
de entretenimiento publico debido a su posicion social. Sabemos también que
la regla general era que la participacion en los espectaculos no se producia al
mediodia, que era cuando acudian los condenados ad ludi; sus intervenciones se
producian de noche y con antorchas como relata Suet. Dom. IV: Spectacula assidue
magnifica et sumptuosa ... Nam venationes gladiatoresque et noctibus ad lychnuchos; nec
virorum modo pugnas, sed et feminarum.

La ley del ano 11 D.c, prohibe especificamente a las mujeres nacidas
libres, menores de 20 anos, aparecer en la arena, lo que evidencia que esta
practica era habitual o, al menos, se habia desarrollado previamente. El senatus
consultum de Larinum*', del ano 19 d.C ratifica el contenido de esta normay

% (McCULLOUGH, A., 2008: 209), (PASTOR MUNOZ, M.,2018:141).

4 (BRUNET, S., 2014: 482).

" S(enatus) c(onsultum) in Palatio, in porticu quae est ad Apollinis. Scr(ibundo) ad(fuerunt)
C. Ateius L. f. Ani(ensi tribu) Capito, Sex. Pomp[eius Sex. f.... (tribu) -c. Octavius C. f. Ste(llatina
tribu) Fronto, M. Asinius Curti f. Arn(ensi tribu) Mamilianus, C. Gavius C. f. Pob(lilia tribu) Macer
q(uaestor), A. Did[ius (tribu) Gallus q(uaestor).] [Quod M. Silan]us L. Norbanus Balbus co(n)s(ules)
v(erba) f(ecerunt) commentarium ipsos composuisse sic uti negotium its pertinentibus aut ad eos qui contra
dignitatem ordinis sui in scaenam ludumv[e prodirent ?seve auctora-] [rent] u(ti) s(ancitur) s(enatus)
c(onsultis) quae d(e) c(a) r(e) facta essent superioribus annis, adhibita fraude qua maiestatem senat[us
minuerent, q(uid) d(e) e(a) r(e) f(ieri) p(laceret), d(e) e(a) r(e) i(ta) c(ensuere) [plajcere ne quis senatoris
Sfilium filiam nepotem neptem pronepotem proneptem neve que[m cuius patri aut avo] [v]el paterno vel

— 1178 —



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

establece restricciones claras para evitar cualquier forma de representacion
publica por parte de miembros de las clases altas. Asi, restringe la participacion
de descendientes de senadores, particularmente, hijas, nietas, bisnietas, asi
como a las esposas, hijas y nietas de equites, al considerar el desempeno una
contravencion a la dignidad inherente al orden de pertenencia, salvo que se
cuente con autorizacion, en cuyo caso si se permite que tanto hombres como
mujeres puedan participar. En tiempos del emperador Septimio Severo, se
dict6 una disposicion donde se prohibié que las mujeres de cualquier status
lucharan entre si para evitar ser ridiculizadas. La disposicion encuentra su
origen en un concurso atlético donde intervinieron tanto hombres como
mujeres. Estas concursaron con tanta fuerza y valentia que su actuacion fue
interpretada como una ofensa a las mujeres de las clases nobles, que mas que
para competir, acudian a estos eventos para exhibirse.

Al margen de los sujetos descritos con anterioridad, una sentencia de
muerte por ejecucion publica podia imponerse por diversos motivos, siendo la
negativa a abandonar o renunciar al cristianismo una de las mas habituales*,
por lo que incluimos a los cristianos como participantes y victimas potenciales
en este tipo de eventos publicos.

I1I. ELIMINACION DE CADAVERES

Una vez identificados los sujetos que participaban en los espectaculos en
la arena, lo siguiente que pretendemos analizar es el tratamiento que recibian
los cuerpos después de la constatacion del 6bito en la arena; si se producia
el enterramiento de los cuerpos, o si por el contrario, eran privados de la
sepultura.

materno aut fratri neve quam cuius viro aut patri aut avo paterno ve[l materno aut fratri ius] fuisset
unquam spectandi in equestribus locis in scaenam produceret auctoramentove ro[garet ut ?in harena
depugnaret aut ut pinnas gladiatorum raperet aut rudem tolleret aliove quod eius rei simile min[istraret;
neve si quis se] i i praeberet, conduceret; neve quis eorum se locaret, idque ea de causa diligentius cave(n)
dum 12 eludendae auctoritatis eius ordinis gratia quibus sedendi in equestribus locis ius erat aut p[ublicam
ignominiam] I3 ut acciperent aut ut famoso iudicio condemnarentur dederant operam et postea quam
ei des[ 2civerant sua sponte ex] I4 [equ]estribus locis, auctoraverant se aut in scaenam prodierant; neve
quis eorum de quibus [s(upra) s(criptum) e(st) si id contra dignitatem ordi-] i5 [nis su]i faceret libitinam
haberet, praeterquam si quis iam prodesset (sic) in scaenam operasve [suas ad harenam locasset si-] i6 [ve
najtus natave esset ex histrione aut gladiatore aut lanista aut lenone. [?Quodque s(enatus)] c¢(onsulto)
quod M(anio) Lepido T. Statilio Tauro co(n)s(ulibus) referentibus factum esset scriptum comp 2en[sum
essel-ne cui ingenuae quae] i8 [minor quam an(norum) XX neve cui ingenuo qui minor quam an(norum)
XXV esset auctorare se opera[sve suas 2ad harenam scaenamvel locare permitteretur, nisi qui eorum a
divo Augusto aut ab Ti. Caesare Auglusto in co]niectus esset; qui eorum is qui ita coniecisset auctorare
se operasve suas [locar-] are . (LEVICK, B.,1983: 97-115), (PASTOR MUNOZ, M.,2018:135),
BRUNET, S.,2014: 482-487).
#  (WIEDEMANN, T., 1992:105).

— 1179 —



Tewise Yurena Ortega Gonzélez

Asi, con caracter general, cuando se trataba de delincuentes condenados,
si la ejecucion se producia al mediodia, el traslado del cuerpo iba precedido
de un ritual escenificado* que se complementaba con una serie de pruebas
de muerte*!, ademads de otras practicas que suponian un claro abuso de
cadaveres, como el traslado con ganchos* —unco trahatur- por los libitinarios,
la decapitacion, la exposicion para ser despedazados por pdjaros y perros,
la mutilacion o la cremacion parcial de los cuerpos de tal forma que fuera
imposible el reconocimiento ulterior -gladiator in spoliario lanietur*®. En muchos
casos, dicha mutilacion o el ensanamiento obedecia a un reclamo popular
por no haber luchado lo suficiente o por implorar clemencia, esto es, por no
haber ofrecido un espectaculo suficiente.

Los gladiadores que luchaban y morian bien, esto es, ofreciendo
espectaculo, eran conducidos a través de la Puerta Libitinaria en camillas
o sandapilae’ hasta un depésito denominado spoliarum'®, lugar donde
probablemente los esclavos, los despojaban de las armaduras o de cualquier
objeto valioso y se realizaban las denominadas pruebas de muerte a los nox:
que no hubieran perecido. Una vez que todo ello tenia lugar, las formas de
eliminacion de los cuerpos podian comprender la inhumacion, la crucifixion,
la exposicion a las fieras o animales, el arrojarlos en vertederos, fosas* comunes

* Los encargados de retirar los cuerpos de la arena llevaban indumentaria con referencias
rituales a los dioses Caronte y Mercurio. Ambos eran perfectamente identificados ya que el
primero portaba el martillo y el segundo, el hierro candente que se aplicaba sobre la piel del
derrotado para comprobar su muerte. Antes de llegar al cadaver hacian bromas y realizaban
gestos que servian también como entretenimiento, tal y como relata Tertuliano, Ter. Apol.
15.4-5: “En medio de las crueldades del entretenimiento reimos al ver a Mercurio testando al muerto con
su hierro al rojo. También vimos al hermano de Jupiter, martillo en mano, arrastrando los cuerpos de los
gladiadores”. También en 15.3: ;qué diré? Que un comediante infame representando el papel de Hércules
se vista de la imagen de vuestro Dios, y que el cuerpo impuro de una ramera torpe se vista en lascivo trage
de la magestad de Minerva, y que en presencia vuestra se mezclen torpemente estos representantes, y que
viendo vosotros ajada la magestad y la deidad violada estéis aplaudiendo con la risa tan profano desacato”.

* Hablamos de colocar sobre los cuerpos varas de hierro calientes o propinar un fuerte
golpe en la cabeza con un martillo. Si el gladiador se movia al colocar el hierro, se le daban los
martillazos necesarios para confirmar la muerte. Si no se movia, igualmente se le daban tres
golpes con el martillo. (KYLE, D., 1998: 155-156), (NOSSOV, K., 2009: 165-166), (MACLEAN,
R., 2014: 583), (PASTOR MUNOZ, M., 2018:32).

®  Dio Cass 61.35.4: “mol\d eimmv dwouvnuovevetat. £meldn) yop Tovg &v 14 deopuwtpim
Oavatovuévoug AyKLoTPOLG TLOL UeYaloLg ol dnwot £¢ te TV dyopdy dvethkov KavtedOev 1 ¢ Tov
sotapuov Eovpov, Epn tov Khaddov dykiotpe &g 1OV 00pavoy dveveyOijvar ™.

10 SHA Comm.18.3: “... parricida trahatur.. . parricida, gladiator in spoliario lanietur”. Vid. tamb.
SHA Comm.19.1-3: “... carnifex unco trahatur. 3.-Parricidae cadaver unco trahatur, gladiatoris. . . cadaver
in spoliario ponatur. Perroga, perroga, omnes censemus unco trahendum”.

17 SHA Comm.18.3y 19.1.3, Plin. AN, 37.11.45, SHA Comm.16.7, Dio Cass 73 (72) 21.3.

*®  (KYLE, D., 1998: 158-159), (HOPE, V., 2000: 96), (NOSSOV, K., 2009: 164), (PASTOR
MUNOZ, M.,2018:192).

¥ (ZAMORA MANZANO, ]J.L., 2023: 313-345).

— 1180 —



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

o a las aguas, o la cremacion, aunque este ultimo modo no fue demasiado
comun por los riesgos y peligros que podia implicar el fuego.

Tradicionalmente, el rio Tiber® servia como una suerte de vertedero
natural para deshacerse de desechos y residuos, siendo el depo6sito habitual
del sistema de alcantarillado en Roma, lo cual contribuia a la mala calidad de
las aguas y a la contaminacion. Concebirlo como un medio para la eliminacion
definitiva de los cuerpos de los luchadores no es tan descabellado, es mas,
era considerado como un recurso bastante conveniente tanto desde una
perspectiva simbolica como practica. Asi, las aguas del rio Tiber pudieron
tener connotaciones de purificacion o transicion hacia el mas alla, aunque en
este contexto observamos la practicidad de la medida para aquellos a los que
se les habia negado el derecho a la sepultura.

Particularmente sangrante fue el tratamiento recibido por los martires
cristianos™, que no s6lo eran condenados a la arena sin ningun tipo de medios
y preparacion fisica, sino que también fueron victimas de todo tipo de actos de
ultraje y desprecio a sus cuerpos. Todo ello porque mostraban aceptacion por
la condenay la muerte y no ofrecian espectaculo®, provocando la frustracion
tanto de los promotores como de los asistentes al evento. Siguiendo el relato
de Eusebio respecto de la masacre de Lyon acontecida en el ano 177 d.C, los
cristianos fueron abusados antes y después de la lucha, ya que fueron golpeados,
expuestos a las bestias y entre otros, obligados a permanecer sentados en unasilla
de hierro caliente provocando heridas severas hasta el sacrificio final. También
se argumenta que la profesionalizacion de los gladiadores hacia muy costoso la
organizacion y celebracion de este tipo de espectaculos, siendo los cristianos un
recurso imperial para sustituir a los luchadores.

Una vez fallecidos, quedaban expuestos bajo custodia a las bestias, al fuego,
decapitados, despedazados, crucificados y privados de la sepultura aun cuando
hubieran realizado el encargo a amigos o familiares. Después de la exposicion,
los restos eran cremados™ y arrojados al rio o al mar, con la firme creencia de
que con ello se evitaria la resurreccion somatica que afirmaban los cristianos,

% (ORTEGA GONZALEZ, TY., 2024: 1-20, 14).

° (KYLE, D., 1998: 242-253), (MATEO DONET, M.A., 2016: 123).

2 Lafalta de resistencia se consideraba como suicidio, lo que justificaba la imposicién de
los mismos castigos, de entre los cuales destaca la negacion de un entierro digno.

% Se penso6 en la cremacion porque algunos supieron que los cuerpos que quedaban un
tanto visibles podian ser desenterrados para darles sepultura digna. De este modo, se aseguraban
la inexistencia de restos y la imposibilidad de realizar el rito religioso cristiano de ofrecer
sepultura. La practica de la incineracion de los cadaveres no era muy comun en Roma, ya que
lo mas habitual era proceder al enterramiento. Sin embargo, comenzé a popularizarse esta
practica a partir del momento en el que se dieron cuenta de que los cuerpos de los combatientes
enterrados en zonas alejadas podian ser desenterrados y en consecuencia expuestos a cualquier
acto de ultraje, como nos narra Plin. HN 7.54.187 cuando se refiere al hecho de la sepultura.

— 1181 —



Tewise Yurena Ortega Gonzélez

por lo que fueron mas alla de la ejecucion abusando de los cuerpos, buscando
la destruccion y la dispersion de los restos en los rios o en el mar.

La Antigua Roma, con su vasto y complejo entramado social, present6 una
diversidad de practicas y creencias relacionadas con la muerte y el tratamiento
de los cuerpos. Entre ellas, las mas notables y discutidas se relacionan con
el tratamiento que recibian ciertos grupos de personas que, por su origen
o profesion fueron estigmatizados. Hablamos de gladiadores, prostitutas,
suicidas o los encargados de realizar los entierros®. Estos grupos de personas
eran muy mal considerados® por la sociedad romana ya que al desarrollar estos
trabajos no sélo se degradaban a ellos mismos y en el caso de los gladiadores
se exponian a la muerte, sino también a la sociedad en general, teniendo
consecuencias significativas no sélo en su vida cotidiana, sino también en
la forma en que sus cuerpos eran tratados después de la muerte, siendo
excluidos, salvo excepciones, de los ritos funerarios® y del entierro®, sin
perjuicio de ser victimas de abuso de cadaveres.

> Entre los sujetos involucrados en el proceso funerario y posterior entierro, destacamos

a diverso personal especializado. Los pollinctores eran los encargados de blanquear los rostros de
los difuntos aplicando ciertos polvos, lo cual era muy comun en la preparacion del cadaver. Los
vespillones eran los portadores de los atatides y cadaveres, facilitando los traslados. Los fossores que
eran los encargados de cavar las tumbas y enterrar los cuerpos, mientras que los ustores se ocupaban
de la cremacion de los cadaveres. Estas funciones eran desempenadas con cardcter general por
personas de clases sociales bajas o esclavos, quienes carecia de reputacion y eran socialmente
despreciados, no sélo por la posicion social y econémica, sino también por la naturaleza de la
profesion. Se interpretaba que estos individuos obtenian beneficios de la desgracia ajena, siendo
una fuente de ingresos notable debido a los elevados costes de los funerales.

% Todos estaban involucrados en el desarrollo de profesiones que, siendo muy necesarias,
tenian muy baja consideracion social siendo tachados con lanota de infamia sin intervencién de
la autoridad judicial, es decir, s6lo por el hecho de realizar una actividad infame. (WIEDEMANN,
T., 1992: 28-29), (HOPE, V., 2007: 100).

% Lamuerte ylos ritos funerarios en la antigua Roma no solo reflejaban un profundo temor
alaimpurezay la contaminacion, sino también una serie de creencias sobre la importancia del
ritualismo en el transito del alma al mas alla. Segin Tertuliano, la falta de sepultura correcta
impedia el acceso de las almas al mas alld, subrayando la necesidad de un tratamiento ritual
riguroso del cadaver. Los ritos funerarios se centraban en la correcta separacion del fallecido
de su comunidad, la protecciéon del alma, y su integraciéon en el ambito divino, asi como en
la futura comunicacion con los vivos. L.a muerte debia ocurrir en circunstancias favorables,
idealmente en la casa familiar, rodeada de seres queridos y bajo la proteccion de los dioses
domésticos. La familia tenia la obligacion de informar ala comunidad sobre el 6bito, marcando
la casa con ramas de ciprés para senalar la impureza. El cuerpo se lavaba, perfumaba y vestia,
siendo expuesto en el atrium, siempre vigilado para evitar ultrajes. Posteriormente, el cuerpo
era trasladado a su sepulcro, fuera de la ciudad, conforme a la ley de las Doce Tablas que
prohibia entierros dentro del nicleo urbano. Esta normativa fomento la creacién de necrépolis
alo largo de las vias de comunicacion, integrando asi el recuerdo de los muertos en el paisaje
cotidiano de los vivos.

% A pesar de que, para los romanos, la eliminacién de los cadaveres o los entierros no
era una cuestiéon menor, ya que recibir sepultura era una forma de honrar al finado y evitar

— 1182 —



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

La marginalizacion de éstos y de otros grupos puede ser entendida en el
contexto de las normas religiosas y culturales de Roma. Los cementerios eran
espacios sagrados y regulados, destinados a mantener el orden y la pureza
religiosa, y aunque en principio, los gladiadores quedaban excluidos®,
es oportuno destacar que de la informacion ofrecida por diversas fuentes
arqueologicas e historicas, podemos extraer que los cuerpos de los gladiadores,
principalmente los contratados, pudieron recibir sepultura con cierto grado
de respeto, al ser reclamados los cuerpos por las esposas™ o familiares, por los
duenos, en el caso de los esclavos®, o por el propio patrocinador del evento
que podria financiar un entierro multiple, con un monumento, que mas
que honrar a los gladiadores servia para ensalzar su propia generosidad®.
El derecho a un entierro digno parece haber sido un privilegio adquirido
individualmente con el tiempo por los gladiadores de élite, por la actuacion
en la arena, por la fama o el prestigio adquirido en los combates, ya que los

la contaminacion de los suelos y de las aguas. No obstante, la negacién del entierro en este
contexto en el que nos encontramos implica ampliar la condena mas alla de la muerte en la
arena, al concebirse como otro castigo complementario, que comenzaba con el abuso del
cadaver mediante la violacion de la integridad de los cuerpos y finalizaba con la negacion del
entierro y los rituales funerarios que le son inherentes. (KYLE, D., 1998: 129-131).

% Debemos acudir a la inscripcion de Sarsina recogida en CIL 11.6528 para encontrar la
Unica evidencia de esta restriccion en cuanto a sepultura honorable, afectando particularmente
a los gladiadores contratados o auctoritati. Dicha inscripciéon documenta la donacion de un
terreno de enterramiento publico a la ciudad por parte de un particular, imponiendo como
condiciéon que no pudieran ser enterrados en ese lugar prostitutas, suicidas y gladiadores
auctoritati, “extra au(ct)orateis et quei sibi (la)queo manu attulissent el quei quaestum spurcum professi
essent”. Estos grupos de personas no podian ser enterrados gratuitamente en este espacio, aunque
si se permitia la sepultura en terrenos adyacentes y siempre alejados del ntcleo de la ciudad.
Este grabado revela que era posible que de forma singular se pudiera excluir de la sepultura
a determinados sujetos, no debiendo interpretarse como una norma escrita o una costumbre
de la sociedad romana, ya que podemos observar como podian producirse esas exclusiones,
pero no existian expresamente prohibiciones. (WIEDEMANN, T., 1992: 30), (HOPE, V., 2000:
100), EPPLETT, C., 2014: 521).

% (WIEDEMANN, T., 1992: 21).

% El esclavo doméstico integraba la unidad familiar y por ello, era habitual que sus duenios
asumieran los gastos funerarios y el dep6sito en columbarios, esto es, lugar donde se depositaban
los restos de personas de bajos recursos econémicos o esclavos. Cuando se habian unido a
clubes funerarios (su existencia se documenta en CIL 14.2112), siempre que se hubieran
abonado las cuotas correspondientes, éstos se encargarian de realizar el funus ex/[s]equiae, esto
es, la cremacion y posterior deposito de los restos en los columbarios. No obstante, también era
bastante comun que los duenos no les dieran sepultura, y sus cuerpos fueran arrojados junto
amontones de basura que terminaban siendo despedazados por perros y otros depredadores,
como reconoce el autor en particular sobre lo acontecido en Sassina. Entendemos respecto
de la posibilidad de dejarlos abandonados en las calles, que debi6 de tratarse de una practica
puntual ya que se legisl6 para evitar que se arrojaran o se depositaran en las calles excrementos,
desechos o cadaveres no s6lo por la contaminacion sino por los riesgos sanitarios. (SCOBIE,
A., 1986: 419).

" Vid. CIL 5.563.

— 1183 —



Tewise Yurena Ortega Gonzélez

primeros participantes eran prisioneros, condenados o marginados sociales,
y sus cuerpos eran arrojados o abandonados como basura o desperdicios
organicos. También existen evidencias que ponen de manifiesto que los
propios gladiadores pudieron prever y asumir en vida los gastos funerarios,
y que la intercesion de los colegios® profesionales o la accién de los
companeros® de la escuela de gladiadores con los que se habian establecido
ciertos vinculos, favorecian la sepultura en terrenos no consagrados, lejos de
las areas de enterramiento formalmente reconocidas. En este ultimo caso,
autores como Hope® apoyandose en evidencias epigraficas, afirman el hecho
de que algunos combatientes fueron enterrados juntos sugiriendo la existencia
de tumbas comunales.

Inicialmente los auctoritati o gladiadores contratados de rango senatorial o
ecuestre no podian ser enterrados. Posteriormente, ganaron protagonismoy
reconocimiento social por su valor en la arena, y ese honor y valor se aprecia
en las dedicatorias® e inscripciones lapidarias, donde en cierto modo se le
rendia homenaje, ya que no sélo se identificaba al sujeto con su nombre
real o artistico, la tipologia de gladiator, sino también los elementos y armas
empleados, existiendo una cierta homogeneidad en las formas y la situacion
de las lapidas, como reconoce en su obra Hope® respecto del conjunto de
Nimes, donde se indicaba que los gladiadores se enterraban por separado del
resto y cerca del anfiteatro, para favorecer el traslado desde la arena. De igual
manera, el hecho de que se enterraran todos en un lugar comtn, a pesar de
simbolizar esa segregacion o discriminacion social, en cierto modo pone de
relieve que estaban unidos en ese contexto, creando una cierta identidad.

% En dicha inscripcién se recogen las obligaciones de los miembros del club para poder
gozar de un funeral financiado, incluso cuando el deceso se produzca lejos de la ciudad,
estableciendo la necesidad de realizar el pago de las cuotas y penalizando con la pérdida de
todos los derechos, a aquellos que no hubieran abonado éstas durante un periodo de seis meses,
Otras referencias a clubes funerarios la encontramos en CIL 14.2120 y 2141. (HOPE, V.,2000,
98-99). Siguiendo a Wiedemann, los gladiadores de condicion servil también se agruparon en
colegios profesionales, destacando el collegia constituido en honor al dios Silvanus, organizado
jerarquicamente en decuriae. La primera formada por veteranos con habilidades destacadas y el
uso de diversas armas, un segundo dirigido por los anteriores, y el resto formado por aquellos
que aun no habian experimentado la experiencia. (WIEDEMANN, T., 1992: 118).

% (KYLE, D., 1998: 88,160), (HOPE, V., 2000: 103-104). Varios epitafios registrados en CIL
indican que fueron los companeros gladiadores los que prepararon el funeral. Asi, destacamos
el CIL 6.10197 “A los espiritus de los difuntos. Al meritorio Macedo, de Alejandria, gladiador
tracio que muri6 en su primer combate. Sus companeros gladiadores prepararon esto. Vivio
20 anos, 8 meses y 12 dias”.

% (HOPE, V., 2000: 100).

% (ROBERT, L., 1971: 287-293) advierte que los hombres libres adinerados eran con
caracter general los inicos que eran recordados en los epitafios, y son escasas las referencias
a las mujeres. MARTINEZ SANCHEZ, M., 2019: 187).

% (HOPE, V., 2000: 184-185).

— 1184 —



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

IV. NOTAS CONCLUSIVAS

Los espectaculos gladiatorios en Roma trascendieron el mero
entretenimiento y se consolidaron como una herramienta multifacética de
control social y humillacién, donde esclavos, noxi, hombres libres y cristianos
eran sacrificados al servicio del entretenimiento publico, despojados de
dignidad tanto en vida como tras la muerte. Estos condenados no sélo
enfrentaban la muerte violenta en la arena, sino que, tras su ejecucion eran
privados de los ritos funerarios y el respeto minimo de un entierro digno, al
menos inicialmente, ya que las evidencias epigraficas ponen de manifiesto que
si fueron enterrados gracias a la intercesion de familiares, amigos, escuela de
gladiadores, o el propio lanista, lo cual no significa que antes de ese momento
sus cuerpos no fueran ultrajados, siendo ese trato post mortem una ultima forma
de exclusion social que prolongaba su deshonra mas alla de la vida.

Los auctorati, gladiadores voluntarios, encarnaban una compleja dualidad:
admirados por su destreza y valentia, pero estigmatizados por su eleccion.
Este contraste ilustra como la sociedad romana valoraba el coraje de estos
combatientes mientras sostenia un juicio moral sobre su ocupacion.

Asimismo, la participaciéon de mujeres en los espectaculos gladiatorios
romanos, aunque documentada, se erige como una excepcion mas que la
norma. Su presencia, en roles de lujo y exotismo, evidencia un uso simbélico
de los juegos para transgredir normas de género. Estas participaciones
reforzaban y desafiaban las jerarquias sociales y de género, reflejando como el
espectaculo gladiatorio no s6lo entretenia, sino que también servia de espacio
para la reflexion y reafirmacion del orden social romano.

V. BIBLIOGRAFIA

ALDRETE, G. (2014). Material evidence for Roman Spectacle. En
CHRISTESEN, P- KYLE, D. (Ed), A Companion to Sport an spectacle in
Greek and Roman antiquity (438-450). Oxford.

BRUNET, S. (2014). Women with Swords, Female gladiators in the Roman
World, en CHRISTESEN, P.- KYLE, D. (Ed), A Companion to Sport and
Spectacle in Greek and Roman Antiquity (478-491), Oxford.

CASTILLO SANZ, F. J. (2012). El auctoratus: controversia entre libertad
e infamia, Antesteria: debates de Historia Antigua, 1, 155-168.

COLEMAN, K. (2000). Misio at Halicarnasus, Harvard Studies in Classical
Philology, 100, 487-500.

— 1185 —



Tewise Yurena Ortega Gonzélez

EPPLETT, C. (2014). Spectacular Executions in the Roman World, en
CHRISTESEN, P.- KYLE, D. (Ed). A Companion to Sport an spectacle in
Greek and Roman antiquity (521-532). Oxford.

FLOWER H. (1996). Ancestor masks and Aristocratic Power in Roman Culture,
Oxford.

FRENCH, D. R. (1985). Christian emperors and pagan spectacles. The
secularization of the ludi A.D. 382-525, Berkeley.

GASCOU,]J. (1967), Le rescrit d Hispellum, Mélanges de Uécole francaise de
Rome, 719, 609-659.

HOPE, V. M. (2000), Fighting for identity: The funerary commemoration
of italian gladiators. Bulletin of the Institute of Classical Studies. Supplement,
73,93-113.

HOPE, V. M. (2007), Death in ancient Rome. Routledge.

JIMENEZ SANCHEZ, J.A. (2015). El emperador Constantino y los
espectaculos del anfiteatro, en VILELA MASANA, J. (Coord.),
Constantino, ;el primer emperador cristiano? Religion y politica en el siglo V.
(421-426). Barcelona, Publicacions i Edcions.

KYLE, D. (1998). Spectacles of Death in ancient Rome, Routledge.

LEVICK, B. (1983). The Senatus Consultum from Larinum, Journal of
Roman Studies, 73, 97-115. https://doi.org/10.2307/300074.

MACLEAN, R. (2014). People on the Margins of Roman Spectacle en
CHRISTESEN, P- KYLE, D. (Ed), A Companion to Sport and Spectacle in
Greek and Roman Antiquity, (578-589). Oxford.

McCULLOUGH, A. (2008). Female gladiators in imperial Rome. Literary
context and historical fact, The Classical World, 101.2, 197-209.

MANGAS, J. (1997). Financiacién y administraciéon de los sacra publica
en la Lex Ursonensis, Studia Historica. Historia Antigua, 15, 181-195.

MARTINEZ SANCHEZ, M. (2019). Cényuges, familiares y compafieros:
Aproximacion a la tipologia de los dedicantes en la epigrafia gladiatoria
romana, HABIS, 50, 183-203.

MATEO DONET, M. A. (2016). La ejecucion de los martires cristianos en
el imperio romano. CEPOAT.

NOSSOV, K. (2009). Gladiator, Rome’s bloody spectacle, Osprey Publishing.

ORTEGA GONZALEZ. T.Y (2024), El patrimonio hidrico en riesgo:
Estrategias legales y administrativas en la antigua Roma, RGDR, 43, 1-20.

PASTOR MUNOZ, M. (2018). Los gladiadores. EL fascinante espectdculo de los
munera gladiatoria en el mundo romano. Editorial Universidad de Granada.

ROBERT, L. (1971). Les gladiateurs dans I’Orient grec. A. M. Hakker.

ROBINSON, O. (1994). Ancient Rome. City planning and administration,
Routledge.

RUPKE, J. (2007). A Companion to Roman religion, Blackwell.

— 1186 —



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

SCIUTO, P. (2017). Auctoramentum militiae: a proposito di CTh. 9.35.1,
Teoria e storia del Diritto Privato, 10,1-42.

SCOBIE, A. (1986). Slums, Sanitation, and Mortality in the Roman World,
Klio, 68.2, 399-433.

STYLOW, A. (1997). Texto de la Lex Ursonensis, Studia Historica. Historia
Antigua, 15, 269-301.

TEJA CASUSO, R. (1994). Los juegos del Anfiteatroy el cristinianismo, en
ALVAREZ MARTINEZ, | M-ENRIQUEZ NAVASCUES, J.J. (Coord), El
anfiteatro en la Hispana Romana (69-78). Junta de Extremadura.

WIEDEMANN, T. (1992). Emperors & Gladiators, Routledge.

ZAMORA MANZANO, J.L. (2023). Administracion romana y espacio
suburbano: medidas de proteccion extramuros, puticuli y salubridad.
Revista Digital de Derecho Administrativo, 30, 313-345.

— 1187 —



Coleccion
Ciencias de la Antigiiedad

Directora: Dra. Ana Martin Minguijén
Catedratica de Derecho Romano. UNED

91370706449



