
Ana Martín Minguijón

José Nicolás Saiz López

Karen María Vilacoba Ramos

(Coordinadores)

LA MUERTE  
EN LA ANTIGÜEDAD.

Estudios desde la interdisciplinariedad

Volumen II

AYUNTAMIENTO

DE COLINDRES





LA MUERTE EN LA ANTIGÜEDAD 
Estudios desde la interdisciplinariedad

Vol. II



COLECCIÓN: CIENCIAS DE LA ANTIGÜEDAD

Directora de la colección:

Ana Martín Minguijón (Catedrática de Derecho Romano, UNED)

Secretario de la colección:

José Nicolás Saiz López (Profesor Tutor, UNED)

Consejo editorial:

Minerva Alganza Roldán (Catedrática de Filosofía, Universidad de Granada)

Rosa María Cid López (Catedrática de Historia Antigua, UNIOVI)

Miguel Ángel Elvira Barba (Catedrático de Historia del Arte, UCM)

Federico Fernández de Buján Fernández (Catedrático de Derecho Romano, UNED)

José Eloy Gómez Pellón (Catedrático de Antropología, UC)

Carmen Guiral Pelegrín (Catedrática de Arqueología, UNED)

Ana Jiménez San Cristóbal (Catedrática de Filología Griega, UCM)

Antonio Moreno Hernández (Catedrático de Filología Latina, UNED)

María Teresa Oñate Zubia (Catedrática de Filosofía, UNED)

Fernando Reinoso Barbero (Catedrático de Derecho Romano, UCM)

Víctor Revilla Calvo (Catedrático de Historia Antigua, UB)

Carmen Sánchez Fernández (Catedrática de Historia del Arte, UAM)

Beatriz Santamarina Campos (Catedrática de Antropología, UV)

Mar Zarzalejos Prieto (Catedrática de Arqueología, UNED)

Coordinadores temáticos:

Carlota Hernández García (Profesora Tutora, UNED)

Karen María Vilacoba Ramos (Profesora Permanente Laboral, UNED)



LA MUERTE EN LA ANTIGÜEDAD

Estudios desde la interdisciplinariedad

Vol. II

Ana Martín Minguijón
José Nicolás Saiz López

Karen María Vilacoba Ramos 
(Coordinadores)

AYUNTAMIENTO
DE COLINDRES



No está permitida la reproducción total o parcial de este libro, ni su incorporación a un sistema informático, ni 
su transmisión en cualquier forma o por cualquier medio, sea este electrónico, mecánico, por fotocopia, por gra-
bación u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito del editor. La infracción de los derechos mencionados 
puede ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (art. 270 y siguientes del Código Penal).
Diríjase a Cedro (Centro Español de Derechos Reprográficos) si necesita fotocopiar o escanear algún frag-
mento de esta obra. Puede contactar con Cedro a través de la web www.conlicencia.com o por teléfono en el 
917021970/932720407.

Este libro ha sido sometido a evaluación por parte de nuestro Consejo Editorial
Para mayor información, véase www.dykinson.com/quienes_somos

© Copyright by
Los autores
Madrid, 2025

Editorial DYKINSON, S.L. Meléndez Valdés, 61 - 28015 Madrid 
Teléfono (+34) 91 544 28 46 - (+34) 91 544 28 69
e-mail: info@dykinson.com
http://www.dykinson.es
http://www.dykinson.com

ISBN obra completa: 979-13-7006-449-5
ISBN volumen II: 979-13-7006-837-0
Depósito Legal: M-26559-2025
DOI: https://doi.org/10.14679/4580

ISBN electrónico: 979-13-7006-899-8

Maquetación: 
german.balaguer@gmail.com



Índice del Volumen II

EL ÚLTIMO TRAGO DEL SÓCRATES PLATÓNICO. DRAMATIZACIÓN, 
REALIA, FILOSOFÍA, ΤῆΣ ΨΥΧῆΣ ἘΠΙΜΈΛΈΙΑ Y PIEDAD EN EL FEDÓN ......835

Ignacio Marcio Cid

LOS TRESVIRI CAPITALES Y LA INTERVENCIÓN DEL PERSONAL 
PÚBLICO EN LA EJECUCIÓN DE LA PENA CAPITAL EN ROMA .................855

Gonzalo Martín Fernández

CAUSAS DE MORTALIDAD INFANTIL. UN APUNTE SOBRE EL INFAN-
TICIDIO .................................................................................................................875

Ana Martín Minguijón

PAX MIHI EST CUM MORTUIS: MUERTE, SUPERSTICIONES Y REALIDAD 
POLÍTICA EN LA MOSTELLARIA DE PLAUTO ................................................897

Irene Martínez Forte

EPICEDIOS ZOOLÓGICOS Y TRADICIÓN HISPANOGRECOLATINA: 
DE LA ANTOLOGÍA GRIEGA A LA POESÍA HISPÁNICA DIECIOCHESCA ....913

Mónica María Martínez Sariego 

LA BELLA FIESTA DEL VALLE: UN ANÁLISIS DESDE LA MEMORIA 
CULTURAL Y LA CONECTIVIDAD SOCIAL EN LAS TUMBAS TEBANAS 
DE LA XVIII DINASTÍA ........................................................................................933

María Del Mar Mateos Collar

LA EUDAIMONÍA DE LOS DIFUNTOS. A PROPÓSITO DE UN TEXTO 
DE ARISTÓTELES.................................................................................................951

Margarita Mauri Álvarez



Índice del Volumen II

—  828  —

DE ISIS/OSIRIS A HATHOR: LA IDENTIFICACIÓN DE LAS MUJERES 
FALLECIDAS CON LA DIOSA HATHOR EN LOS PAPIROS FUNERARIOS 
DEL EGIPTO GRECORROMANO (51 A.C. A 192 D.C.) ...................................963

Nina Mejuto García

LOS MOTIVOS LITERARIOS EN TORNO A LA PESTE EN LOS TEXTOS 
CLÁSICOS GRIEGOS, HITITAS Y BÍBLICOS VETEROTESTAMENTARIOS ..983

Mario Molina Bonache

TEMER A LOS ANTEPASADOS: UN ACERCAMIENTO A LA EMOTIVI-
DAD Y LA MAGIA EN LA FIESTA DE LOS LEMURIA EN ROMA ...................1003

Pablo Molina del Jesus

ARQUEOLOGÍA DE LA MUERTE EN EL VALLE MEDIO DEL TAJO 
ENTRE LA ANTIGÜEDAD Y EL ALTO MEDIEVO. EL CASO DE LA 
NECRÓPOLIS DE ESTIVIEL-MONTERREY II, TOLEDO ...............................1021

Laura Montesinos Garvi, Jorge Juan Vega y Miguel, Marta Cuesta Salceda y 
Aldo Petri 

ORNATRICES. HOMENAJES FUNERARIOS EN EL OCCIDENTE ROMA-
NO ........................................................................................................................1041

Eva Mª Morales Rodríguez

DIONISO DITIRAMBO Y LA MUERTE HEROICA. ESTUDIO ICONO-
GRÁFICO DE DOS CERÁMICAS APULIAS ......................................................1061

Mª Ángeles Moreu Pérez-Artacho

LAS MUERTES POR EPIDEMIAS ANTE LA PESTE ANTONINA Y LA 
PESTE DE CIPRIANO: POSIBLES TESTAMENTOS A OTORGAR POR 
EL DE CUIUS DE ROMA A HOY .........................................................................1081

Elisa Muñoz Catalán

TOTEM AND TABOO: DISMEMBERMENT, LANDSCAPE ONTOLOGY, 
AND CULTURAL MEMORY IN PRE-DYNASTIC EGYPTIAN CULTURE .......1101

Antonio Muñoz Herrera

ALCANCE DEL RESPETO Y PROTECCIÓN JURÍDICA A LAS TUMBAS 
DE LOS ANTEPASADOS EN EL DERECHO ROMANO..................................1125

Ignacio Nates Alonso



Índice del Volumen II

—  829  —

TRACES OF CLASSICAL LITERATURE IN EUGENE O’NEILL’S 
TREATMENT OF DEATH IN RECKLESSNESS (1913) ......................................1143

Zahra Nazemi

Ὁ ΘᾺΝΑΤΟΣ ἛΚΤΟΡΟΣ: APROXIMACIÓN A UN ESTUDIO SINTÁCTI-
CO, MORFOLÓGICO Y LITERARIO DEL CANTO XXII DE LA ILÍADA ......1157

Ana Lorena Nieto Manini

MORS IN ARENA: EXPLORANDO LA MUERTE COMO ENTRETENI-
MIENTO ...............................................................................................................1167

Tewise Yurena Ortega González

INTERFECTI IN TERRA BARBARORUM. EPIGRAFÍA Y MEMORIA DE LOS 
SOLDADOS ROMANOS QUE FALLECIERON MÁS ALLÁ DEL LIMES ........1189

José Ortiz Córdoba 

MORIR Y SER ENTERRADO EN EL CAMPO DE BATALLA: EL BATALLÓN 
“SAGRADO” TEBANO (QUERONEA, 338 A.C.) ..............................................1205

José Pascual 

MUERTE, DUELO Y VIAJE EN EL ANTIGUO EGIPTO ..................................1225
Antonio Pérez Largacha

IUS VITAE IN LIBERIS NECISQUE POTESTATEM ..............................................1243
Eva María Polo Arévalo

TESTIMONIOS DE LA MUERTE EN LEÓN: ANÁLISIS ARQUEOLÓGICO 
DE LOS RESTOS FUNERARIOS DE ÉPOCA ROMANA .................................1263

Eduardo Ramil Rego

TUMBAS, HONRAS FÚNEBRES Y GRUPOS SOCIALES EN LA ANTIGUA 
ROMA ...................................................................................................................1283

Miguel Ángel Ramírez Batalla

¿MUERTES HEROICAS? DEL CICLO TROYANO AL SÉPTIMO ARTE ........1303
Enrique Ramírez Guedes y Joana Rodríguez Pérez

ΘΝῆΤᾺ ΦΡΟΝΈΙΝ: FORMAS DE VENCER LA MUERTE EN ALCESTIS Y 
HERACLES DE EURÍPIDES ................................................................................1321

Juan Felipe Rivera Pardo



Índice del Volumen II

—  830  —

FV. 274: UN RESCRIPTO DE CONSTANTINO SOBRE LAS DONACIONES 
MORTIS CAUSA Y LAS DONACIONES DE PADRES A HIJOS IN POTESTA-
TE  .........................................................................................................................1333

Julio Romano Cabello

¿ΝΈΚΥΟΜΑΝΤΈΙΑ O ΝΈΚΡΟΜΑΝΤΈΙΑ? REVISIÓN DIACRÓNICA DEL 
CORPUS GRIEGO HASTA EL S. III D. C. ..........................................................1345

Alberto Romero Criado

FUNERARY PORTRAIT STATUES IN NORTHEASTERN HISPANIA .............1367
Julio C. Ruiz

MATRES CIVITATUM. AMANTISSIMAE CIVIUM SUORUM. DISPOSICIO-
NES TESTAMENTARIAS DE MUJERES EN FAVOR DE LA INFANCIA 
DURANTE EL IMPERIO ROMANO (SIGLOS I–III D.C.) ...............................1387

José Nicolás Saiz López

ICONOGRAFÍA EN LOS MAUSOLEOS DEL ÁFRICA ROMANA: LOS 
CASOS DE MACTARIS Y GHIRZA ......................................................................1415

Fabiola Salcedo Garcés y Raquel Rubio González

ESCUCHA ISRAEL, LAS PIEDRAS DEL SINAÍ HABLAN. LA MUERTE EN 
EL ORIGEN DE LA ESCRITURA .......................................................................1435

Adriana Noemí Salvador

LA DESPEDIDA Y MUERTE DE HÉCTOR EN LA CERÁMICA ANTIGUA 
DE LOS SIGLOS VI-IV A.C. Y EN LA PINTURA DE LOS SIGLOS XVII Y 
XVIII .....................................................................................................................1455

Marina Salvador Gimeno

LAS MONEDAS CON LEYENDA CONSECRATIO: EL ANTES Y EL DESPUÉS 
DE LAS ACUÑACIONES DE LAS FEMINAE TRAJANO-ADRIANEAS ............1479

F. Javier Sánchez Conde

INMORTALIDAD, ENVEJECIMIENTO Y MUERTE EN EL FEDÓN ................1499
María Secades Fonseca



Índice del Volumen II

—  831  —

«HUESOS VIEJOS, ¿MUERTOS NUEVOS?» ACERCA DEL POSIBLE USO 
SEPULCRAL DE ALGUNAS CUEVAS EN ÉPOCA TARDORROMANA EN 
BIZKAIA ...............................................................................................................1517

Pedro A. Suárez-López, Leticia Tobalina-Pulido, Alain Campo, José Ángel 
Hierro Gárate y Enrique Gutiérrez Cuenca

LA INMORTALIDAD DEL ALMA EN PLOTINO .............................................1535
Malena Tonelli

DIONISO: ESPERANZA Y PROSPERIDAD PARA EL MÁS ALLÁ. FUENTES 
ICONOGRÁFICAS Y LITERARIAS ....................................................................1555

Manuel Tortosa Vicente

MUERTE, HONOR Y GLORIA: RETÓRICA DEL ÊTHOS EN 300 DE ZACK 
SNYDER ................................................................................................................1571

Dayhanne José Ureña Peralta

LA MUERTE EN EL PENSAMIENTO DE PLATÓN  ........................................1585
José A. Vázquez Valencia

EL YACIMIENTO DE ESTEVILLAS-VIRGEN DE LA TORRE (MADRID). 
LA NECRÓPOLIS HISPANOVISIGODA ...........................................................1597

Jorge Juan Vega y Miguel y Laura Montesinos Garvi

MAGISQUE VIRI NUNC GLORIA CLARET: LA MUERTE DE LOS MIEM-
BROS DE LA ÉLITE POLÍTICA ROMANA EN LAS FUENTES LITERARIAS 
Y JURÍDICAS ........................................................................................................1615

Karen Mª. Vilacoba Ramos

RITUAL FUNERARIO LIMA (200 a.C - 600 d.C) EN LA COSTA CENTRAL 
DEL PERÚ PREHISPÁNICO: ANÁLISIS DE TRES INDIVIDUOS ASOCIA-
DOS A HERRAMIENTAS DE FUEGO EN LA PIRÁMIDE HUALLAMARCA .1645

Claudia Andrea Villa Robles y Ricardo Ortega-Ruiz

CULTO REAL Y PRESTIGIO SOCIAL EN EL ANTIGUO EGIPTO: EL 
CULTO A AHMES-NEFERTARI Y A AMENHOTEP I EN LA TUMBA TT 
19 COMO ESTUDIO DE CASO  ........................................................................1665

Inmaculada Vivas Sainz

EL TEMA NILÓTICO Y LA MUERTE. PINTURAS NILÓTICAS Y CON-
TEXTOS FUNERARIOS EN EL MUNDO ROMANO.......................................1683

Eleonora Voltan



Índice del Volumen II

—  832  —

EL CAMINO DE LA UNIFICACIÓN NEOPLATÓNICA COMO SUPERA-
CIÓN DE LA MUERTE .......................................................................................1691

Alberto Wagner Moll

LO MORTAL Y LO PERECEDERO EN DAMASCIO ........................................1707
José María Zamora Calvo

SEPULTUREROS EN LA ROMA ANTIGUA: CONTAMINACIÓN Y RIESGOS 
EN EL RITUAL DEL FUNUS ...............................................................................1719

José Luis Zamora Manzano

IL REGIME PROCESSUALE DELL’ACTIO FUNERARIA ................................1741
Gianluca Zarro

MISCELÁNEA

ACCIONES E INTERDICTOS POPULARES IV: PERSPECTIVA INTERDIC-
TAL Y JURISPRUDENCIAL SOBRE LA NAVEGACIÓN Y REPARACIÓN DE 
LAS ORILLAS EN LOS RÍOS PÚBLICOS .........................................................1765

Juan Miguel Alburquerque

AUCTORATUS OB SEPELIENDUM PATREM: ALGUNAS REFLEXIONES EN 
TORNO A LA CONSIDERACIÓN JURÍDICA Y SOCIAL DE GLADIADORES 
Y ACTORES A PARTIR DE PS.-QUINT. DECL. MIN. 302  ................................1783

Rosa M. Carreño Sánchez

INMIGRACIÓN EN LA BÉTICA: EVIDENCIAS DE DESCENDENCIA ORIEN-
TAL EN EL YACIMIENTO TARDOANTIGUO DE CORTIJO CORACHO, 
LUCENA, CÓRDOBA .........................................................................................1803

Caterina Davinia Chevalier Inés, Estela Escolar Serrano y Ricardo Ortega-Ruiz

UNA VIDA MOVIDA POR LA MUERTE: LA HISTORIA DE SEMÍRAMIS DE 
BABILONIA POR CTESIAS DE CNIDO ............................................................1823

Francisco Díaz Zamora

FAMILIA Y AUGUSTALIDAD: REFLEXIONES A PROPÓSITO DE LA 
RECIENTE INSCRIPCIÓN FUNERARIA CONSERVADA EN MONTORO 
(CÓRDOBA) ........................................................................................................1843

María Teresa de Luque Morales y José Antonio Lara López



Índice del Volumen II

—  833  —

EL USO DEL CICLO DE LAS ESTACIONES EN LOS SARCÓFAGOS DEL 
ÁFRICA ROMANA ...............................................................................................1859

María Hinojosa Aguilera

INVOCANDO A LOS DIOSES: LA SUPERVIVENCIA EN LOS EXVOTOS 
IBÉRICOS DE BRONCE .....................................................................................1877

Marta Nicolás-Muelas

LA DIVISIÓN DE LOS SUEVOS TRAS EL ASESINATO DE REQUIARIO 
(456-465) ..............................................................................................................1897

Benito Márquez Castro

LA MITOLOGÍA CLÁSICA Y SU FUNCIÓN EN EL DESENGAÑO AMANDO, 
Y PREMIO DE LA VIRTUD ...................................................................................1917

María Salmerón Amorós



Mors in arena: Explorando la muerte como 
entretenimiento

Tewise Yurena Ortega González
Universidad de Las Palmas de Gran Canaria

SUMARIO: I.- INTRODUCCIÓN II.- II.- LAS VÍCTIMAS EN LA ARENA. 
III . -  ELIMINACIÓN DE CADÁVERES IV. -  NOTAS CONCLUSIVAS 
V.- BIBLIOGRAFÍA.

I. INTRODUCCIÓN

En la antigua Roma, la violencia y la muerte estaban profundamente 
arraigadas en la cultura, reflejándose especialmente en el castigo de 
delincuentes, quienes frecuentemente eran condenados a enfrentarse 
a bestias salvajes o a gladiadores en espectáculos públicos1, aun cuando 
la gravedad del delito no implicara necesariamente la imposición de esa 
condena. La muerte en la arena, en sus diversas manifestaciones, era un acto 
público y oficial, además de una herramienta de comunicación tanto social 
como política. Cuando se realizaban correctamente, estos espectáculos no 
sólo entretenían a los asistentes, sino que también les proporcionaban una 
sensación de satisfacción. Sin lugar a duda, estos eventos desempeñaron un 
papel crucial en el calendario festivo, la vida social y el espacio público de 
la antigua Roma, mostrando y reforzando la aceptación y el disfrute de la 
violencia institucionalizada2. 

1 Es conveniente destacar que la condena a los juegos no era una sanción relativamente 
frecuente ya que esa opción se contemplaba generalmente para su ejecución cuando tuviera 
que celebrarse alguna fiesta popular, aunque observamos cómo algunas fuentes jurídicas aluden 
expresamente a dicha condena. Vid. Paulus, Sent, 5.17,2: 2. Summa supplicia sunt crux crematio 
decollatio: mediocrium autem delictorum poenae sunt metallum ludus deportatio: minimae relegatio exilium 
opus publicum vincula. Sane qui ad gladium dantur, intra annum consumendi sunt. *, Esp. 21-5: “…
numquid ergo et extra limites circi furori studemus et extra cardines theatri impudicitiae intendimus et 
insolentiae extra stadium et immisericordiae extra amphitheatrum, quoniam deus etiam extra cameras et 
gradus et apulias oculos habet?” También, cabía la posibilidad de enviar o recibir convictos a la 
ciudad para formar parte de esos entretenimientos, aunque para poder conducir a condenados 
de una provincia a otra era preceptiva la autorización del emperador, tal y como establece 
Modestino sobre las penas en D. 48.19.31 “Ex provincia autem in provinciam transduci damnatos 
sine permissu Principis non licere…”.

2 Es notorio que tanto los espectadores como los emperadores disfrutaban del 
espectáculo, de la muerte sangrienta, y de las agonías de los gladiadores. Esta apreciación 



Tewise Yurena Ortega González

—  1168  —

En algunos casos, la necesidad de la celebración de espectáculos de estas 
características exigía la búsqueda activa de víctimas potenciales, por lo que 
se podía condenar al delincuente a la arena más por las presiones sociales o 
institucionales que por la conducta ilícita. Esta demanda de entretenimiento 
y el valor simbólico de los juegos como manifestación del poder3 y control 
público, a menudo resultaban en la imposición de penas extremadamente 
severas para satisfacer las expectativas de la población y las exigencias 
políticas. Las ejecuciones en la arena no sólo prolongaban el sufrimiento 
de los condenados, sino que servían como advertencia y espectáculo para la 
población. 

Los juegos gladiatorios y los eventos sangrientos, que tienen sus raíces 
en antiguas prácticas funerarias etruscas4, se convirtieron en una tradición 
romana para honrar a los muertos5 de las élites. Si bien en un principio fueron 
eventos conmemorativos, más tarde se transformaron en una forma definitiva 

se extrae de diversas fuentes literarias que detallan la fascinación popular por la violencia, 
la crueldad y la sangre en la arena, condenando en sus obras a algunos emperadores 
precisamente por ese comportamiento. Vid. Dio Cass. 54.15, Suet. Claud. 34, entre otros. En 
el caso de los asistentes a los espectáculos, señalamos varios pasajes de Séneca. Así, en Sen. 
De ira, I, 2,4 el autor relata que lo que motiva a los asistentes a acudir a los combates es la 
muerte “Quid?Gladiatoribus quaepopulus irascitur, et tam inique utiniuriamputet quod non libenter 
perount? Contemmi se iudicatSi et vultu gestu ardore ex spectatore in adversarium vertitur…”. En otro 
tratado contenido en Tranq. 2.3 describe la añoranza de un ciudadano que se encuentra lejos 
de la ciudad y que extraña los espectáculos gladiatorios por “…iuuat iam et humano sanguine 
fruit”, y en Ep. 3.7.2, se enfatiza la necesidad de que se produzca una auténtica lucha, que 
no exista sumisión por parte de los luchadores sino afán por vencer el combate. En caso 
de resultar vencedor, se valora como un acto de honor, de valentía del gladiador el aceptar 
de forma inmutable el tajo mortal, “Tu neque summittes nec vitam rogabis; recta tibi, invictaque 
moriendum est. Quid porro prodest paucos dies aut anos lucrificare? Sine missione nascimur”. Es 
importante notar que, aunque de forma excepcional, no todos compartían este gusto por la 
brutalidad; por ejemplo, el emperador Augusto prefería no ver demasiada sangre en estos 
eventos, prohibiendo los combates sine missione, reflejando una actitud más moderada frente 
a la violencia extrema. También el emperador Marco Aurelio, siguiendo la línea de Augusto, 
rechazó los combates sangrientos y sólo acudía a aquellos que no ofrecieran riesgos a los 
participantes, como describe Dio Cass. 71,294: “A Marco Aurelio no le gustaba ver correr la sangre 
en los combates de gladiadores y él sólo acudía a los combates sin riesgo, como los de los atletas”. “Tenía 
tanto horror a la sangre que, como a petición del pueblo, se llevara a un león que había comido sangre 
humana, en vez de mirar al animal y liberar a su dueño, como se pedía masivamente, hizo proclamar 
al mensajero que ese hombre no había hecho nada como para ser liberado”.

3 (ALDRETE, G. 2014: 442). 
4 (WIEDEMANN, T. 1992: 33), (PASTOR MUÑOZ, M., 2018: 53).
5 Serv. ad. Aen 3.67: “…sed mortuo Iunio Bruto cum multae gentes ad eius funus captivos 

misissent… et quod muneri missi erant, inde munus appellatum…”. También Servio ad Aen. 10.519 
“inferias quos immolet umbris inferiae sunt sacra mortuorum, quod inferis solvuntur. sane mos erat in 
sepulchris virorum fortium captivos necari: quod postquam crudele visum est, placuit gladiatores ante 
sepulchra dimicare, qui a bustis bustuarii appellati sunt”. (FLOWER H., 1996: 122), (KYLE, D., 1998: 
43). 



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

—  1169  —

de distracción, siendo reconocida como una escuela de valor ante la muerte6, 
con un cierto enfoque educativo7 e instructivo, y un acontecimiento para 
honrar tanto a los participantes como a los organizadores, particularmente 
a los emperadores. Estos espectáculos se utilizaron como una potente 
herramienta de instrumentalización política, siendo manipulados para 
consolidar el poder político, obtener prestigio, legitimar la autoridad imperial 
y controlar a la población. En las provincias, los magistrados locales seguían 
regulaciones8 específicas para organizar estos espectáculos, promoviendo así 
su poder y reputación.

El emperador Constantino, primero en el año 316 d.C. y finalmente en 
el 325 d.C., promulgó una ley reconocida como rescripto de Berito recogida 
en el Código Teodosiano9, y reproducida de forma parcial con posterioridad 
por Justiniano en el Códex10 bajo la rúbrica De gladiatoribus penitus tollendis. 

6 Sen. Ep. Mor. Ad Lucilium, IV, xxx,8: “He visto un gladiador verdaderamente valiente. Estaba 
herido, pero seguía combatiendo plantándose con firmeza delante de su adversario y cubriendo su herida 
con la mano. En otra ocasión, he visto otro mucho más valiente, puesto que después de ser herido, y vuelto 
hacia la muchedumbre que pedía la misio por su valor, hizo una señal con el brazo de que no había hecho 
nada y que no quería ser recomendado por nadie”.

7 Ese valor educativo se le reconoció fundamentalmente a los gladiadores 
profesionalizados, por el entrenamiento, por la técnica, por la valentía demostrada en la 
arena, llegando incluso a promover que todos los hombres mostraran la misma actitud en 
la vida que ellos ante la eventualidad de una muerte en combate, esto es, con dignidad, 
orgullo y coraje. Vid. Cic. Tusc, II, 41, Plin. Pan. 33: “Pudimos contemplar después de un 
espectáculo que no enerva, ni degrada, pues no solamente no debilitan, ni quebrantan los ánimos 
varoniles, sino que los fortalecen para soportar honrosas heridas y despreciar la muerte: vemos cómo 
el amor a la gloria y el deseo de triunfo se da incluso en el cuerpo de los esclavos y los criminales”. 
También, en SHA Balb.8.7 se ensalza el valor educativo o el aprendizaje que los hombres 
pueden extraer de los combates gladiatorios, ya que se reflexiona cómo los romanos se 
preparaban física y mentalmente para la guerra, enfrentando la violencia de antemano 
para endurecerse “Alii hoc litteris tradunt, quod veri similius credo, ituros ad bellum Romanos 
debuisse pugnas videre et vulnera et ferrum et nudos inter se coorientes, nec in bello armatos hostes 
timerent aut vulnera et sanguinem perhorrescerent”.

8 En estos entornos, la organización y la realización de los juegos viene impuesta 
legalmente, como así se extrae de la Lex Ursonensis en los capítulos 70-71. En esa disposición 
al margen de establecer el pago de un munus de no menos de 2000 sestercios de su propio 
patrimonio para acceder al cargo (Ley Urso 70-71: “…eis ludis euoque munere unusquisque eorum 
de sua pecunia ne minus sestertiium bina milia…” ), exigible a los magistrados civiles, dunviros y 
ediles, se especifica que dichas aportaciones económicas debían ser destinadas a los juegos 
en honor a la Triada Capitolina (Ley Urso 70: “…Ilviri, quicu[m]que ° erunt °, ei ° praeter ° eos, 
quiprimi post ° h(anc) ° l(egem) [fajcti ° erunt °, ei ° in suo ° mag(istratu) ° munus ludosve ° scaenicos 
° lovi ° lunoni ° Minervae ° d^is deabusqCue) ° quadriduom…”. (STYLOW, A., 1997: 272-274), 
(MANGAS, J., 1997: 186). 

9 C.Th.15.12.1: “cruenta spectacula in otio civili et domestica quiete non placent. quapropter, qui 
omnino gladiatores esse prohibemus eos, qui forte delictorum causa hanc condicionem adque sententiam 
mereri consueverant, metallo magis facies inservire, ut sine sanguine suorum scelerum poenas agnoscant”.

10 CI 11.43(44) “Cruenta spectacula in otio civili et domestica quiete non placent. quapropter omnino 
gladiatores esse prohibemus”.



Tewise Yurena Ortega González

—  1170  —

Con dicha norma se pretendía promover la supresión de los espectáculos 
gladiatorios y la conmutación por trabajos forzados ut sine sanguine suorum 
scelerum. No obstante, los juegos siguieron celebrándose y ello quizás puede 
explicarse haciendo un análisis detallado y una interpretación adecuada al 
contexto y al tiempo. En ese sentido, consideramos apoyándonos en la obra 
de varios autores, que la intención del emperador no era la prohibición de 
los juegos y los espectáculos gladiatorios, sino la supresión de la suplicium ad 
ludum, es decir, la abolición de la condena que obligaba a los reos a participar 
en dichos combates. Bien es cierto que la literalidad de la ley puede inducir 
a error sugiriendo una prohibición total de los juegos qui omnino gladiatores 
esse prohibemus eos, pero si lo contextualizamos, podemos observar que la 
intención que subyace es sustituir la condena a los delincuentes a luchar como 
gladiadores. En lugar de ello, se estableció que los reos cumplieran su pena 
mediante la realización de trabajos forzados ad metalla11. En el año 399 d. C se 

11 Esta distinción es interesante y reveladora, ya que la ley no prohibía la existencia de 
gladiadores profesionales ni los juegos en los que participaban. Tradicionalmente, los juegos 
gladiatorios eran un medio para ejecutar públicamente a aquellos condenados con penas 
infamantes, una práctica conocida como damnatio ad ludum. La reforma de Constantino 
desvinculaba la condena penal de los espectáculos gladiatorios, dejando intacta la posibilidad 
de que los gladiadores profesionales o auctoritati continuaran actuando en estos eventos. 
Es por ello, que los autores que defienden la tesis de la supresión de la condena y no la de 
los juegos argumentan que Eusebio de Cesárea, en un pasaje de la biografía que realizó a 
Constantino (Euseb. Vit. Const. 4.25.1) realizó una interpretación errónea del rescripto de 
Berito al afirmar que con el mismo lo que pretendía el emperador era suprimir los juegos, 
cuando en realidad lo que se perseguía era asegurar la mano de obra en las minas de la 
diócesis de Oriente. (GASCOU, J., 1967: 649-650), (WIEDEMANN, T., 1992: 156-157), 
(KYLE, D.,1998: 55), (RÜPKE, J., 2007: 121), (JIMÉNEZ SÁNCHEZ, J. A., 2015: 424-425), 
(PASTOR MUÑOZ, M., 2018: 79). Otro aspecto que apoya la interpretación que compartimos 
es la existencia de fuentes epigráficas, literarias e incluso jurídicas que demuestran que los 
juegos siguieron celebrándose hasta su desaparición de forma gradual quizás por el colapso 
sufrido por el sistema imperial y los elevados costes de este tipo de eventos frente a otros 
que exigían menores esfuerzos económicos y logísticos, sin perjuicio de la influencia de la 
religión cristiana. C.Th, 9.40.2 (315d.C) Si quis in ludum fuerit vel in metallum pro criminum 
deprehensorum qualitate damnatus, minime in eius facie scribatur, dum et in manibus et in suris possit 
poena damnationis una scriptione comprehendi, quo facies, quae ad similitudinem pulchritudinis 
caelestis est figurata, minime maculetur. En un rescripto que data del año 330 d. C. dirigido a la 
ciudad de Hispellum en Umbría, el propio Constantino garantizó el derecho de la ciudad 
a mantener su fiesta de gladiadores para no tener que asistir a la organizada por la ciudad 
rival de Volsinii al otro lado de las montañas. Vid. CIL XI 5265: “…ibidemque his / sacerdos, 
quem anniuersaria uice Vmbria de/disset, spectaculum tam scenicorum ludorum, / quam gladiatorii 
muneris exhibere…”. En el año 365 d. C, Valentiniano dirige un rescripto al prefecto urbano 
Símaco en el que ordena que no se condenen a los cristianos ad ludi (lo cual no significa 
que no se les infligiera otros tipos de castigo) estableciendo sanciones severas a los jueces 
que no atendieran a dicho requerimiento, tal y como se extrae de C.Th. 9.40.8: “quicumque 
christianus sit in quolibet crimine deprehensus, ludo non adiudicetur. quod si quisquam iudicum fecerit, 
et ipse graviter notabitur et officium eius multae maximae subiacebit”. 



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

—  1171  —

cierran los ludi imperiales, y en el 404 d.C el emperador Honorio abolió de 
forma definitiva los combates gladiatorios12.

II. LAS VÍCTIMAS EN LA ARENA

En el contexto en el que nos encontramos, la justicia penal no era uniforme 
y las consecuencias por la comisión de delitos variaban en función del status 
del infractor y de la gravedad del delito. Los ciudadanos de las clases bajas 
enfrentaban castigos mucho más severos, conocidos como summa supplicia13. 
Estas penas incluían la exposición a las fieras, la crucifixión, la cremación en 
vida, la condena ad metalla o a opus publicum, y la condena ad ludi, es decir, 
la lucha en la arena como gladiadores. Este último castigo era considerado 
más beneficioso, ya que permitía la retirada del combatiente tras tres años de 
servicio y, en algunos casos, la libertad a los cinco años, siempre y cuando el 
condenado lograra sobrevivir. En este contexto, la sentencia no sólo procuraba 
castigar por la conducta o comportamiento ilícito, sino también servir como 
espectáculo público, donde la prolongada agonía y la muerte sangrienta de los 
condenados servían como un entretenimiento impactante y una advertencia 
ejemplarizante para la sociedad romana.

Como observamos, la condena al delincuente o noxi podría llevar al 
sentenciado a la arena para participar como gladiador en juegos previa-
mente organizados, a diferencia de otros sujetos que luchaban de forma 
voluntaria y libre habiendo sido preparados para ello, denominados aucto-
ritati. Inicialmente, estos condenados eran captivi de pueblos conquistados 
y subyugados14. Con posterioridad, pudieron ser delincuentes sentenciados 
por diversos crímenes o esclavos como consecuencia de la comisión de 
un delito vía noxae o por deseo de sus dueños justificando esa decisión, 
por ejemplo, por huir y abandonar al domus, o sin ella, hasta la época de 
Adriano, donde se exigió una justificación para la venta de esclavos tanto a 
proxenetas como a lanistas. Los hombres libres podían ser condenados ad 
gladium ludi, atendiendo a la gravedad y a la tipología delictual cometida15, 

12 (FRENCH, D. R., 1985: 82), (TEJA CASUSO, R.,1994: 69-79). 
13 Paulus, Sent. 5.17.2: Summa supplicia sunt crux crematio decollatio: mediocrium autem delictorum 

poenae sunt metallum ludus deportatio: minimae relegatio exilium opus publicum vincula. Sane qui ad 
gladium dantur, intra annum consumendi sunt.

14 (WIEDEMANN, T., 1992: 104).
15 En este contexto, el emperador Constantino en una carta a Domitio Celso, vicario de 

África en el año 315 d.C, realiza una modificación en las penas impuestas en la Lex Fabia, una 
medida que actuaba en contra de los plagiarii, es decir, aquellos que secuestraban a hombres 
libres para venderlos como esclavos, y describe las penas que se debían imponer estableciendo 
para los autores esclavos o libertos la condena inmediata a las bestias, y para aquellos que fueran 
libres, el envío a la escuela de gladiadores. La muerte para éstos estaba asegurada desde la 



Tewise Yurena Ortega González

—  1172  —

y en una etapa posterior los declarados culpables de profesar la religión 
cristiana fueron víctimas potenciales y un recurso imperial para asegurar 
la celebración de los espectáculos como consecuencia de la profesionali-
zación de los luchadores. Asimismo, se establecieron ciertas prohibiciones 
para las personas de clases altas, como algunos senadores o miembros 
del orden ecuestre –que renunciaron a sus privilegios para luchar en la 
arena– pero no fueron observadas en ocasiones como se extrae de diversas 
fuentes literarias16. 

Con base a lo anterior, podemos identificar diferentes grupos de 
participantes17: 

a) Condenados a la arena o noxi: Dentro de esta categoría debemos 
identificar por un lado a los condenados a muerte (noxi ad gladium y damnati ad 
bestias) que morían en las naumachias o combates navales o en las venationes sin 
poder utilizar armas para su defensa, los condenados ad gladium ludi que eran 
hombres libres o esclavos obligados a combatir en la arena como gladiadores, 
y los condenados a trabajos forzados, destacando que éstos, a diferencia de los 
anteriores que pasaban directamente de la cárcel a la arena, eran entrenados 
previamente en una escuela de gladiadores para aprender la técnica y el uso 
de los elementos y armas necesarios para el combate, lo que favorecía tener 
las mismas oportunidades y condiciones que los adversarios. En relación con 
estos últimos, cabe destacar que, si resultaban vencedores, en la mayoría de los 
casos no se les daba muerte. El lanista les proporcionaba la atención sanitaria 
necesaria y suficiente para curar las heridas para que pudieran participar en 
futuras luchas hasta su fallecimiento o hasta que las lesiones fueran de una 
entidad tal que hicieran imposible su continuidad. En ese caso, podían ser 
destinados a la realización de otros trabajos o se les concedía la libertad.

sentencia, ya que la instrucción dada por el emperador era que se ejecutara con la espada –gladio 
consumatur– antes de que pudiera realizar algún acto para defenderse, tal y como expone el 
emperador C.Th. 9.18.1. Con carácter previo se imponía una pena de carácter pecuniario y en 
tiempos de Diocleciano se endurecieron los castigos y los reos eran condenados a las minas. 
Vid. Hermogeniano, Epit. 6 en D.48.15.7.(JIMÉNEZ SÁNCHEZ, J.A., 2015: 423). 

16 Suet. Caes. 39: “…munere in foro depugnavit Furius Leptinus, stirpe praetoria e Q. Calpenus 
senator quondam…”. Suet. Aug. 43:  “…In Circo aurigas cursoresque et confectores ferarum, et 
nonnumquam ex nobilissima iuventute, produxit… Ad scaenicas quoque et gladiatorias operas et equitibus 
Romanis aliquando usus est, verum prius quam senatus consulto interdiceretur…”, Suet. Ner. 12 “Exhibuit 
autem ad ferrum etiam quadringentos senatores sescentosque equites Romanos et quosdam fortunae atque 
existimationis integrae, ex isdem ordinibus confectores quoque ferarum et varia harenae ministeria”. Tácito 
subraya la dureza de las disposiciones destinadas a impedir que los nobles se involucraran en 
los juegos y se expusieran a la correspondiente deshonra. Tac. Hist. 2,62: cautum severe ne aquites 
romani ludo et arena polluerentur”. 

17 (WIEDEMANN, T., 1992:78), (PASTOR MUÑOZ, M., 2018: 485). 



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

—  1173  —

Los damnati a la arena, podían ser libres o esclavos18, siendo considerados 
en cualquier caso como confestim poenae servi fiunt19 o esclavo de pena como se 
recoge en D.48.19.12. Si al tiempo de la condena eran esclavos dejaban de ser 
propiedad de su dueño; y si eran libres statim et civitatem et libertatem perdunt, 
tal y como manifiesta el jurista Gayo en D. 48.19.2920.

b) Gladiadores profesionales o auctoritati: Los gladiadores profesionales 
conocidos como auctoritati, eran hombres libres o libertos que decidían ofrecer 
sus servicios mediante la celebración de un contrato formal. Decimos que 
reviste una cierta formalidad, porque al margen de manifestar el compromiso 
de participar en los ludi, la ley les imponía la obligación de realizar con carácter 
previo un juramento ante el tribuno de la plebe, el cual debía levantar un 
acta que recogía los datos personales del luchador, esto es, nombre, edad 
o cuantía a percibir21 denominado auctoramentum depugnandi causa22. Este 
juramento indudablemente incluía aceptar castigos corporales23 y la propia 
muerte en la arena ya sea luchando contra animales o contra otros gladiadores, 
esto es, aceptando castigos que estaban previstos para otras categorías de 
personas o delincuentes. En este sentido, Séneca24 comenta que las palabras 

18 Podían desarrollar la profesión por imperativo de sus dueños, sin necesidad de haber 
cometido ningún delito, o porque hubieran sido cedidos en alquiler, como se observa en 
Suetonio, Vitelio 12, “…iterum deinde ob nimiam contumaciam et furacitatem gravatus circumforano 
lanistae vendidit dilatumque ad finem muneris repente subripuit…”, Tac. Ann. 3.43 “…adduntur e 
servitiis gladiaturae destinati quibus more gentico continuum ferri tegimen: cruppellarios vocant, inferendis 
ictibus inhabilis, accipiendis impenetrabilis…”, SHA, Marc. 12,10: “…Servos, qui dominis fugissent, 
reppertos ad gladium ludi deputavit…”. Aunque como anunciamos, con posterioridad los dueños no 
podían ejecutar a sus esclavos, puesto que ello debía ser determinado por un tribunal, tampoco 
podían venderlos a lanistas o ser condenados a la arena si no existía una causa justificativa, 
como se extrae de SHA, Hadr. 18.8: Lanista servum vendi vertuit causa praestita. Los esclavos con 
aptitudes físicas podían ser enajenados a los lanistas quienes los preparaban en las escuelas para 
luchar y divertir a la gente en los espectáculos. (WIEDEMANN, T., 1992:106), (ROBINSON, 
O., 1994: 145), (PASTOR MUÑOZ, M., 2018: 77).

19 Macer 2 de Off, praesid. en D.48.19.12 “Quod ad statum damnatorum pertinet, nihil interest, 
iudicium publicum fuerit nec ne: nam sola sententia, non genus criminis spectatur. itaque hi, in quos 
animadverti iubetur quive ad bestias dantur, confestim poenae servi fiunt”.

20 Gayo libr. 1 ad Lex Iulia et Papia recogido en D. 48.19.29: “Qui ultimo supplicio damnantur, 
statim et civitatem et libertatem perdunt. itaque praeoccupat hic casus mortem et nonnumquam longum 
tempus occupat: quod accidit in personis eorum, qui ad bestias damnantur. saepe etiam ideo servari solent 
post damnationem, ut ex his in alios quaestio habeatur”.

21 El salario no podía ser inferior a 2000 sestercios como se extrae de Livy. 44.31,15, Juv. 
11, 5-8, CIL 2. 6278.

22 (CASTILLO SANZ, F.J., 2012: 155-168), (SCIUTO, P., 2017:6), Sen., Ep. 37: eadem 
honestissimi huius et illius turpissimi auctoramenti verba sunt: uri, vinciri ferroque necari. Ab illis qui 
manus harenae locant et edunt ac bibunt quae per sanguinem reddant cavetur ut ista vel inviti patiantur.

23 Entre otros como relata Hor. Sat. 7.57-58 “Uri, vinciri, verbenari, ferroque necari”, esto es, 
“dejarse azotar con varas, quemar con fuego y matar por el hierro”.

24 Sen. Ep. Morales ad Lucilium 4.37: “eadem honestissimi huius et illius turpissimi auctoramenti 
verba sunt: uri, vinciri ferroque necari. Ab illis qui manus harenae locant et edunt ac bibunt quae per 
sanguinem reddant cavetur ut ista vel inviti patiantur”.



Tewise Yurena Ortega González

—  1174  —

del juramento de los gladiadores profesionales eran las mismas que aquellas 
de los contratos más degradantes: “uri, vinciri ferroque necari”, una declaración 
que Petronio también menciona en su Satyricon25.

Los motivos que llevaban a estos a participar en los combates eran diversos, 
siendo las razones de índole económica las más recurrentes, como se observa 
de un pasaje descrito por Quintiliano26, donde un hombre decide entrar en la 
arena para obtener los recursos suficientes para honrar a su padre con un buen 
entierro. Otros eran veteranos del ejército, que tras su retirada se inscribían 
como gladiadores para continuar sus carreras en la arena, enriquecerse y 
alcanzar fama. Debido a esto último, no resulta extraño que algunos miembros 
de la aristocracia, incluidos senadores y miembros de la orden ecuestre, pese 
a existir prohibiciones expresas para las élites, como anunciamos en líneas 
precedentes, renunciaran temporalmente a sus privilegios para participar 
en estos combates en busca de reconocimiento social. También se constata 
que era mucho más atractivo para los jóvenes luchar en la arena que alistarse 
en el ejército por períodos de más de veinte años, por lo que, en esos casos, 
asumían el riesgo.

La profesión de gladiador, aunque percibida como degradante por gran 
parte de la sociedad romana, hasta el punto de ser estigmatizados con la 
nota de infamia27, también suscitaba admiración debido a la valentía y las 
habilidades necesarias para sobrevivir en la arena28. Esto ha llevado a una 
dialéctica entre la degradación y la elevación del gladiador, como menciona 
el autor latino Floro29 en su relato sobre Espartaco, quien, después de ser 
mercenario, soldado y desertor, se convirtió en un gladiador debido a su fuerza 
física. Los gladiadores profesionales fueron elogiados por su arrojo, su destreza 

25 Petron, Sat. 117.5: “…in verba Eumolpi sacramentum iuravimus: uri, vinciri, verberari ferroque 
necari, et quicquid aliud Eumolpus iussisset. Tanquam legitimi gladiatores domino corpora animasque 
religiosissime addicimus….

26 Quint. Decl. 302: “auctoratus ob sepeliendum patrem”.
27 (Coll. 4.3.2; Ulpiano 6 ad. Ed. D. 3.1.1.6: “… nisi in harena passi sunt se honorari: eos 

enim puto notam non evadere…”, Juliano 1 ad. Ed. D.3.2.1: “…infamia notatur… qui artis ludicrae 
pronuntiandive causa in scaenam…”. Esta condición legal les privaba de ciertos derechos y 
consideraciones sociales, como una sepultura digna, como veremos en la inscripción de Sarsina, 
o el no poder comparecer como testigo en juicio, y les imponía restricciones profesionales. La 
sociedad romana consideraba que los gladiadores, incluso los voluntarios, habían caído en la 
deshonra por participar en una actividad degradante, lo cual se reflejaba también en las marcas 
corporales que portaban. (WIEDEMANN, T., 1992: 28-29), (PASTOR MUÑOZ, M., 2018: 78), 
(CASTILLOS SANZ, F.J., 2012: 159). 

28 Sen. Prov, 4.4
29 Flor, Epit. 2.8.8. En ese fragmento se describe a Espartaco asumiendo dichos roles. Así, 

respecto de la referencia a soldado la extraemos del texto cuando dice “de Stipendiario thrace 
miles”, luego el fragmento lo identifica como desertor al indicar literalmente “de milite desertor”, 
para finalmente, terminar como gladiador debido a sus extraordinarias condiciones físicas 
“deinde in honorem virium gladiator”.



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

—  1175  —

en el combate y su capacidad para generar un espectáculo que cautivaba a 
la multitud. La ideología de la degradación y elevación refleja cómo a pesar 
de la naturaleza violenta de su labor y del estigma social asociado, algunos 
gladiadores por su habilidad para dominar el arte de la lucha alcanzaban un 
estatus casi heroico que se veía reflejado en los epitafios de sus tumbas. 

Otro aspecto destacable es que la organización de los combates con 
profesionales otorgaba mucho mayor prestigio no sólo por el elevado coste 
de la participación, sino también por la calidad del espectáculo que ofrecían, 
ya que estaban mejor alimentados, entrenados y equipados. Es notorio que 
acudían a la lucha con diverso armamento como: cascos, escudos, espadas, 
redes, lanzas, tridentes, entre otras armas, lo que elevaba el nivel técnico del 
combate y la exaltación del público, a diferencia de los otros combatientes 
que acudían a la arena para satisfacer una condena estando privados de 
cualquier elemento de defensa. Estos gladiadores profesionales, al contar 
con experiencia y entrenamiento especializado, eran capaces de prolongar 
los combates, generando un espectáculo más atractivo para la audiencia y 
aumentando así su propio prestigio en la arena.

c) Mujeres: La participación de mujeres en los espectáculos gladiatorios 
romanos, aunque minoritaria, ha sido objeto de atención por parte de los 
estudiosos debido a su rareza y al significado cultural de dicha participación. 
Este fenómeno es especialmente notorio durante los reinados de emperadores 
como Nerón y Domiciano. 

Durante los siglos I y II d. C, encontramos referencias significativas sobre 
la irrupción femenina en los combates gladiatorios. Tácito, en Ann. 15.32, 
relata como varias mujeres de la élite romana se deshonraron apareciendo en 
la arena“sed feminarum inlustrium senatorumque plures per arenam foedati sunt”. 
De manera similar, Suetonio30 también alude a la intervención de éstas en este 
tipo de eventos, señalando en su relato sobre el emperador Domiciano como 
éste organizaba con cierta frecuencia espectáculos costosos y lujosos tanto 
en el anfiteatro como en el circo, donde participaban féminas en combates 
gladiatorios que se celebraban por la noche bajo la luz de las antorchas, “…
Nam venationes gladiatoresque et noctibus ad lychnuchos; nec virorum modo pugnas, 
sed et feminarum”. 

No existe un término específico en las fuentes antiguas para designar a 
las mujeres gladiadoras. Algunos las identifican con los términos gladiatrix o 
luda, aunque este último término posee connotaciones despectivas. De hecho, 
parece estar más aceptado reconocer la utilización de luda para referirse a la 

30 Suet. Dom. 4.1.



Tewise Yurena Ortega González

—  1176  —

esposa o concubina del gladiador31. Sin embargo, la falta de una denominación 
particular no implica la inexistencia de su participación en los combates. Tanto 
las fuentes literarias como las epigráficas analizadas sugieren que, aunque 
minoritaria, la participación femenina en estos espectáculos es indiscutible, 
como también lo es el hecho de que no fuera en el mismo contexto ni en 
las mismas condiciones que la de los hombres. Generalmente, las féminas 
combatían entre sí y en enfrentamientos individuales, ya que los combates 
contra hombres no podían garantizar la igualdad entre los combatientes32. 
Además, existen evidencias de su presencia en combates colectivos, como 
aquellos en los que luchaban en carros tirados por caballos, armadas y 
listas para la contienda. Autores como Coleman33, afirman que, en algunos 
casos, las féminas se llegaron a enfrentar a hombres que, por su carácter y 
apariencia, no eran considerados como verdaderos gladiadores, denominados 
tunicati o gladiator obscene. Sin embargo, este tipo de enfrentamientos no 
se consideraban combates reales, sino más bien representaciones teatrales 
cercanas a la comedia, donde los propios luchadores participaban en tono 
burlesco34.   

Las mujeres podían luchar en la arena, con independencia de la clase social 
y experiencia, o habiendo sido entrenadas (Juv. 6.246-267) o no para ello, 
siendo las razones que empujaban a participar en los espectáculos gladiatorios 
de diversa naturaleza. Mientras que las mujeres de clase alta sin entrenamiento 
previo lo hacían como una forma de entretenimiento o para demostrar una 
cierta independencia y desafiar con las normas sociales y jurídicas establecidas, 
las de clases sociales bajas y libres, que, si eran entrenadas, en muchos casos lo 
hacían con el propósito de obtener una remuneración. No obstante, autores 
como McCullough35 advierten que la posibilidad de que las mujeres libres 
pudieran convertirse en gladiadoras profesionales de forma voluntaria es un 
tema discutido, pero no rechazado, no pudiendo afirmar que lo hicieran bajo 
contrato y que tuvieran que prestar el mismo juramento que los auctoritati 
masculinos. En el caso de las mujeres esclavas, hay que destacar que dependían 
del lanista, el cual les procuraba alimento y preparación física. 

31 (McCULLOUGH, A., 2008: 198), (BRUNET, S., 2014: 486). 
32 Sobre el desequilibrio y la desigualdad en los combates vid. Sen. Prov. 3.4.
33 (COLEMAN, K., 2000: 500).
34 Esta interpretación se encuentra reflejada en Petron. Sat. 9.7-10 “…Cum ego proclamarem, 

gladium strinxit et ‘Si Lucretia es, inquit, Tarquinium invenisti’”. Quibus ego auditis intentavi in 
oculos Ascylti manus et: «Quid dicis, inquam, muliebris patientiae scortum, cuius ne spiritus purus est?» 
Inhorrescere se finxit Ascyltos, mox sublatis fortius manibus longe maiore nisu clamavit: “Non taces, inquit, 
gladiator obscene, quem de ruina harena dimisit? Non taces, nocturne percussor, qui ne tum quidem, 
cum fortiter faceres, cum pura muliere pugnasti, cuius eadem ratione in viridario frater fui, qua nunc in 
deversorio puer es. – Subduxisti te, inquam, a praeceptoris colloquio”.

35 (McCULLOUGH, A., 2008: 207).



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

—  1177  —

Las evidencias literarias36 y jurídicas que profundicen en ello son escasas e 
insuficientes, encontrando en el material arqueológico disponible las pruebas 
que evidencian su participación, siendo el relieve más famoso el procedente 
de Halicarnaso, que representa a dos mujeres enfrentadas, provistas de una 
armadura asociada a un tipo de gladiador denominado provocator y usando 
todos los recursos y habilidades pertinentes para vencer a la otra, portando 
las correspondientes espadas. También la estatuilla de bronce ubicada en el 
Museo de Hamburgo nos permite asegurar la presencia de las mujeres en 
estos eventos.

Una cuestión clara es que a diferencia del resto de sujetos (excepto 
auctoritati) que se enfrentan al combate en cumplimiento de una condena, 
la participación de las mujeres se asocia al lujo, a la ostentación, y más que 
combates se consideraron auténticas exhibiciones, en muchos casos con 
connotaciones sexuales, debido a que exhibían determinadas partes de su 
cuerpo, lo que las alejaba de la concepción tradicional del ideario de mujer 
romana. El hecho de ver a una mujer en la arena, portando armas, con una 
preparación física y técnica necesaria y suficiente para asumir el reto o el 
desafío, podría ser considerado como una muestra de exotismo y de lujo, es 
más, el emperador Nerón las introdujo en los munera para que éstos parecieran 
suntuosos. Antes de Nerón la presencia era excepcional, después de ese 
momento fue imprescindible, como se extrae de Petron. Sat. 45: “…Iam Manios 
aliquot habet et mulierem essedariam et dispensatorem Glyconis, qui deprehensus est cum 
dominam suam delectaretur”. Del fragmento se desprende que la aparición de 
mujeres en la arena evidenciaba la espectacularidad de los munera y también 
la riqueza y status del organizador que ofrecía el munus, generalmente el 
poder público, como atestiguan las fuentes que se refieren a la presencia de 
la mujer, patrocinadas con carácter general por los emperadores y de forma 
puntual por algún editor privado37. El autor38 considera que al margen de que 
las apariciones eran escasas debido a los costes y la ostentación, otro motivo 
de que no se encuentren en las fuentes demasiadas referencias a las mujeres 
en la arena, se debe a que la mayoría de los autores de la época intentaban 
reflejar la vida y obra de los emperadores y los hechos reseñables atribuidos 
a ellos y que tuvieran lugar en la ciudad de Roma, por lo que todos aquellos 

36 Petron. Sat. 45.7: “mulierem essedariam”, Tac. Ann. 15.32 “spectacula gladiatorum idem annus 
habuit pari magnificentia ac priora; sed feminarum inlustrium senatorumque plures per arenam foedati 
sunt”., Dio Cass. 62.13.3, Juv. 6.246-67, Suet. Dom. 4.1, Dio Cass. 67.8.4 (Domiciano), Dio Cass. 
76.16.1. (PASTOR MUÑOZ, M., 2018: 135). 

37 Petron. Sat. 45.78. CIL 9.2237 “[Qui] primus om[niu]m ab urbe condita ludus cum…] 
mulieres [a] d ferrum dedit” se trata de una inscripción de Ostia, en la que se menciona que un 
tal Hostilianus se presenta como el primer empresario que presentó a mulieres luchando en la 
arena.

38 (PASTOR MUÑOZ, M., 2018: 135). 



Tewise Yurena Ortega González

—  1178  —

munera que se celebraban fuera, no iban a ser recogidos precisamente porque 
los emperadores no participaban de ellos.

Muchas integraron con el consentimiento de sus padres o esposos el 
collegia iuvenum39, esto es, una institución que proporcionaba educación y 
entrenamiento físico a la juventud de la aristocracia, y a las mujeres de clase 
noble que querían entrar en la arena, ya que en ese lugar eran instruidas en 
el uso de las armas y de las artes del combate.

Es plausible que tanto esclavas (que eran vendidas o entregadas a un lanista 
para su preparación y entrenamiento y salir indemne de la arena ofreciendo 
un buen espectáculo), como mujeres libres participaran en estos espectáculos, 
como lo sugiere la existencia de normas específicas que prohíben expresamente 
a las mujeres libres la asistencia como gladiadoras a este tipo de eventos públicos, 
lo cual implica que las esclavas si podían hacerlo y que, en algunos casos también 
lo hacían las mujeres libres. En ese sentido, conviene reconocer la distinción 
entre féminas o mujeres respetables de clase alta, y mulieres que serían el resto40 
En cuanto a las féminas, sabemos que dos senadosconsultos prohibieron la lucha 
de mujeres libres menores de 20 años en la arena del anfiteatro reflejando la 
preocupación por preservar la dignidad de las mujeres de clase alta, evitando que 
se degradaran de manera similar a los hombres, quienes también enfrentaron 
restricciones debido a la mala reputación asociada con la participación en estos 
espectáculos. Las clases altas, independientemente del género no debían servir 
de entretenimiento público debido a su posición social. Sabemos también que 
la regla general era que la participación en los espectáculos no se producía al 
mediodía, que era cuando acudían los condenados ad ludi; sus intervenciones se 
producían de noche y con antorchas como relata Suet. Dom. IV: Spectacula assidue 
magnifica et sumptuosa … Nam venationes gladiatoresque et noctibus ad lychnuchos; nec 
virorum modo pugnas, sed et feminarum. 

La ley del año 11 D.c, prohíbe específicamente a las mujeres nacidas 
libres, menores de 20 años, aparecer en la arena, lo que evidencia que esta 
práctica era habitual o, al menos, se había desarrollado previamente. El senatus 
consultum de Larinum41, del año 19 d.C ratifica el contenido de esta norma y 

39 (McCULLOUGH, A., 2008: 209), (PASTOR MUÑOZ, M.,2018:141).
40 (BRUNET, S., 2014: 482).
41 S(enatus) c(onsultum) in Palatio, in porticu quae est ad Apollinis. Scr(ibundo) ad(fuerunt) 

C. Ateius L. f. Ani(ensi tribu) Capito, Sex. Pomp[eius Sex. f.... (tribu) -c. Octavius C. f. Ste(llatina 
tribu) Fronto, M. Asinius Curti f. Arn(ensi tribu) Mamilianus, C. Gavius C. f. Pob(lilia tribu) Macer 
q(uaestor), A. Did[ius (tribu) Gallus q(uaestor).] [Quod M. Silan]us L. Norbanus Balbus co(n)s(ules) 
v(erba) f(ecerunt) commentarium ipsos composuisse sic uti negotium iis pertinentibus aut ad eos qui contra 
dignitatem ordinis sui in scaenam ludumv[e prodirent ?seve auctora-] [rent] u(ti) s(ancitur) s(enatus) 
c(onsultis) quae d(e) c(a) r(e) facta essent superioribus annis, adhibita fraude qua maiestatem senat[us 
minuerent, q(uid) d(e) e(a) r(e) f(ieri) p(laceret), d(e) e(a) r(e) i(ta) c(ensuere) [pla]cere ne quis senatoris 
filium filiam nepotem neptem pronepotem proneptem neve que[m cuius patri aut avo] [v]el paterno vel 



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

—  1179  —

establece restricciones claras para evitar cualquier forma de representación 
pública por parte de miembros de las clases altas. Así, restringe la participación 
de descendientes de senadores, particularmente, hijas, nietas, bisnietas, así 
como a las esposas, hijas y nietas de equites, al considerar el desempeño una 
contravención a la dignidad inherente al orden de pertenencia, salvo que se 
cuente con autorización, en cuyo caso si se permite que tanto hombres como 
mujeres puedan participar. En tiempos del emperador Septimio Severo, se 
dictó una disposición donde se prohibió que las mujeres de cualquier status 
lucharan entre sí para evitar ser ridiculizadas. La disposición encuentra su 
origen en un concurso atlético donde intervinieron tanto hombres como 
mujeres. Estas concursaron con tanta fuerza y valentía que su actuación fue 
interpretada como una ofensa a las mujeres de las clases nobles, que más que 
para competir, acudían a estos eventos para exhibirse. 

Al margen de los sujetos descritos con anterioridad, una sentencia de 
muerte por ejecución pública podía imponerse por diversos motivos, siendo la 
negativa a abandonar o renunciar al cristianismo una de las más habituales42, 
por lo que incluimos a los cristianos como participantes y víctimas potenciales 
en este tipo de eventos públicos. 

III. ELIMINACIÓN DE CADÁVERES

Una vez identificados los sujetos que participaban en los espectáculos en 
la arena, lo siguiente que pretendemos analizar es el tratamiento que recibían 
los cuerpos después de la constatación del óbito en la arena; si se producía 
el enterramiento de los cuerpos, o si por el contrario, eran privados de la 
sepultura.

materno aut fratri neve quam cuius viro aut patri aut avo paterno ve[l materno aut fratri ius] fuisset 
unquam spectandi in equestribus locis in scaenam produceret auctoramentove ro[garet ut ?in harena 
depugnaret aut ut pinnas gladiatorum raperet aut rudem tolleret aliove quod eius rei simile min[istraret; 
neve si quis se] i i praeberet, conduceret; neve quis eorum se locaret, idque ea de causa diligentius cave(n)
dum I2 eludendae auctoritatis eius ordinis gratia quibus sedendi in equestribus locis ius erat aut p[ublicam 
ignominiam] I3 ut acciperent aut ut famoso iudicio condemnarentur dederant operam et postea quam 
ei des[?civerant sua sponte ex] I4 [equ]estribus locis, auctoraverant se aut in scaenam prodierant; neve 
quis eorum de quibus [s(upra) s(criptum) e(st) si id contra dignitatem ordi-] i5 [nis su]i faceret libitinam 
haberet, praeterquam si quis iam prodesset (sic) in scaenam operasve [suas ad harenam locasset si-] i6 [ve 
na]tus natave esset ex histrione aut gladiatore aut lanista aut lenone. [?Quodque s(enatus)] c(onsulto) 
quod M(anio) Lepido T. Statilio Tauro co(n)s(ulibus) referentibus factum esset scriptum comp?en[sum 
esset-ne cui ingenuae quae] i8 [minor qua]m an(norum) XX neve cui ingenuo qui minor quam an(norum) 
XXV esset auctorare se opera[sve suas ?ad harenam scaenamvel locare permitteretur, nisi qui eorum a 
divo Augusto aut ab Ti. Caesare Aug[usto in co]niectus esset; qui eorum is qui ita coniecisset auctorare 
se operasve suas [locar-] are . (LEVICK, B.,1983: 97-115), (PASTOR MUÑOZ, M.,2018:135), 
BRUNET, S.,2014: 482-487).

42 (WIEDEMANN, T., 1992:105).



Tewise Yurena Ortega González

—  1180  —

Así, con carácter general, cuando se trataba de delincuentes condenados, 
si la ejecución se producía al mediodía, el traslado del cuerpo iba precedido 
de un ritual escenificado43 que se complementaba con una serie de pruebas 
de muerte44, además de otras prácticas que suponían un claro abuso de 
cadáveres, como el traslado con ganchos45 –unco trahatur– por los libitinarios, 
la decapitación, la exposición para ser despedazados por pájaros y perros, 
la mutilación o la cremación parcial de los cuerpos de tal forma que fuera 
imposible el reconocimiento ulterior -gladiator in spoliario lanietur46. En muchos 
casos, dicha mutilación o el ensañamiento obedecía a un reclamo popular 
por no haber luchado lo suficiente o por implorar clemencia, esto es, por no 
haber ofrecido un espectáculo suficiente. 

Los gladiadores que luchaban y morían bien, esto es, ofreciendo 
espectáculo, eran conducidos a través de la Puerta Libitinaria en camillas 
o sandapilae47 hasta un depósito denominado spoliarum48, lugar donde 
probablemente los esclavos, los despojaban de las armaduras o de cualquier 
objeto valioso y se realizaban las denominadas pruebas de muerte a los noxi 
que no hubieran perecido. Una vez que todo ello tenía lugar, las formas de 
eliminación de los cuerpos podían comprender la inhumación, la crucifixión, 
la exposición a las fieras o animales, el arrojarlos en vertederos, fosas49 comunes 

43 Los encargados de retirar los cuerpos de la arena llevaban indumentaria con referencias 
rituales a los dioses Caronte y Mercurio. Ambos eran perfectamente identificados ya que el 
primero portaba el martillo y el segundo, el hierro candente que se aplicaba sobre la piel del 
derrotado para comprobar su muerte. Antes de llegar al cadáver hacían bromas y realizaban 
gestos que servían también como entretenimiento, tal y como relata Tertuliano, Ter. Apol. 
15.4-5: “En medio de las crueldades del entretenimiento reímos al ver a Mercurio testando al muerto con 
su hierro al rojo. También vimos al hermano de Júpiter, martillo en mano, arrastrando los cuerpos de los 
gladiadores”. También en 15.3: ¿qué diré? Que un comediante infame representando el papel de Hércules 
se vista de la imagen de vuestro Dios, y que el cuerpo impuro de una ramera torpe se vista en lascivo trage 
de la magestad de Minerva, y que en presencia vuestra se mezclen torpemente estos representantes, y que 
viendo vosotros ajada la magestad y la deidad violada estéis aplaudiendo con la risa tan profano desacato”.

44 Hablamos de colocar sobre los cuerpos varas de hierro calientes o propinar un fuerte 
golpe en la cabeza con un martillo. Si el gladiador se movía al colocar el hierro, se le daban los 
martillazos necesarios para confirmar la muerte. Si no se movía, igualmente se le daban tres 
golpes con el martillo. (KYLE, D., 1998: 155-156), (NOSSOV, K., 2009: 165-166), (MACLEAN, 
R., 2014: 583), (PASTOR MUÑOZ, M., 2018:32).

45 Dio Cass 61.35.4: “πολλὰ εἰπὼν ἀπομνημονεύεται. ἐπειδὴ γὰρ τοὺς ἐν τῷ δεσμωτηρίῳ 
θανατουμένους ἀγκίστροις τισὶ μεγάλοις οἱ δήμιοι ἔς τε τὴν ἀγορὰν ἀνεῖλκον κἀντεῦθεν 1 ἐς τὸν 
ποταμὸν ἔσυρον, ἔφη τὸν Κλαύδιον ἀγκίστρῳ ἐς τὸν οὐρανὸν ἀνενεχθῆναι”.

46 SHA Comm.18.3: “… parricida trahatur…parricida, gladiator in spoliario lanietur”. Vid. tamb. 
SHA Comm.19.1-3: “…carnifex unco trahatur. 3.-Parricidae cadaver unco trahatur, gladiatoris…cadaver 
in spoliario ponatur. Perroga, perroga, omnes censemus unco trahendum”.

47 SHA Comm.18.3 y 19.1.3, Plin. HN, 37.11.45, SHA Comm.16.7, Dio Cass 73 (72) 21.3.
48 (KYLE, D., 1998: 158-159), (HOPE, V., 2000: 96), (NOSSOV, K., 2009: 164), (PASTOR 

MUÑOZ, M.,2018:192).
49 (ZAMORA MANZANO, J.L., 2023: 313-345).



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

—  1181  —

o a las aguas, o la cremación, aunque este último modo no fue demasiado 
común por los riesgos y peligros que podía implicar el fuego.

Tradicionalmente, el río Tiber50 servía como una suerte de vertedero 
natural para deshacerse de desechos y residuos, siendo el depósito habitual 
del sistema de alcantarillado en Roma, lo cual contribuía a la mala calidad de 
las aguas y a la contaminación. Concebirlo como un medio para la eliminación 
definitiva de los cuerpos de los luchadores no es tan descabellado, es más, 
era considerado como un recurso bastante conveniente tanto desde una 
perspectiva simbólica como práctica. Así, las aguas del río Tiber pudieron 
tener connotaciones de purificación o transición hacia el más allá, aunque en 
este contexto observamos la practicidad de la medida para aquellos a los que 
se les había negado el derecho a la sepultura.

Particularmente sangrante fue el tratamiento recibido por los mártires 
cristianos51, que no sólo eran condenados a la arena sin ningún tipo de medios 
y preparación física, sino que también fueron víctimas de todo tipo de actos de 
ultraje y desprecio a sus cuerpos. Todo ello porque mostraban aceptación por 
la condena y la muerte y no ofrecían espectáculo52, provocando la frustración 
tanto de los promotores como de los asistentes al evento. Siguiendo el relato 
de Eusebio respecto de la masacre de Lyon acontecida en el año 177 d.C, los 
cristianos fueron abusados antes y después de la lucha, ya que fueron golpeados, 
expuestos a las bestias y entre otros, obligados a permanecer sentados en una silla 
de hierro caliente provocando heridas severas hasta el sacrificio final. También 
se argumenta que la profesionalización de los gladiadores hacía muy costoso la 
organización y celebración de este tipo de espectáculos, siendo los cristianos un 
recurso imperial para sustituir a los luchadores. 

Una vez fallecidos, quedaban expuestos bajo custodia a las bestias, al fuego, 
decapitados, despedazados, crucificados y privados de la sepultura aun cuando 
hubieran realizado el encargo a amigos o familiares. Después de la exposición, 
los restos eran cremados53 y arrojados al río o al mar, con la firme creencia de 
que con ello se evitaría la resurrección somática que afirmaban los cristianos, 

50 (ORTEGA GONZÁLEZ, T.Y., 2024: 1-20, 14).
51 (KYLE, D., 1998: 242-253), (MATEO DONET, M.A., 2016: 123).
52 La falta de resistencia se consideraba como suicidio, lo que justificaba la imposición de 

los mismos castigos, de entre los cuales destaca la negación de un entierro digno.
53 Se pensó en la cremación porque algunos supieron que los cuerpos que quedaban un 

tanto visibles podían ser desenterrados para darles sepultura digna. De este modo, se aseguraban 
la inexistencia de restos y la imposibilidad de realizar el rito religioso cristiano de ofrecer 
sepultura. La práctica de la incineración de los cadáveres no era muy común en Roma, ya que 
lo más habitual era proceder al enterramiento. Sin embargo, comenzó a popularizarse esta 
práctica a partir del momento en el que se dieron cuenta de que los cuerpos de los combatientes 
enterrados en zonas alejadas podían ser desenterrados y en consecuencia expuestos a cualquier 
acto de ultraje, como nos narra Plin. HN 7.54.187 cuando se refiere al hecho de la sepultura.



Tewise Yurena Ortega González

—  1182  —

por lo que fueron más allá de la ejecución abusando de los cuerpos, buscando 
la destrucción y la dispersión de los restos en los ríos o en el mar.

La Antigua Roma, con su vasto y complejo entramado social, presentó una 
diversidad de prácticas y creencias relacionadas con la muerte y el tratamiento 
de los cuerpos. Entre ellas, las más notables y discutidas se relacionan con 
el tratamiento que recibían ciertos grupos de personas que, por su origen 
o profesión fueron estigmatizados. Hablamos de gladiadores, prostitutas, 
suicidas o los encargados de realizar los entierros54. Estos grupos de personas 
eran muy mal considerados55 por la sociedad romana ya que al desarrollar estos 
trabajos no sólo se degradaban a ellos mismos y en el caso de los gladiadores 
se exponían a la muerte, sino también a la sociedad en general, teniendo 
consecuencias significativas no sólo en su vida cotidiana, sino también en 
la forma en que sus cuerpos eran tratados después de la muerte, siendo 
excluidos, salvo excepciones, de los ritos funerarios56 y del entierro57, sin 
perjuicio de ser víctimas de abuso de cadáveres.

54 Entre los sujetos involucrados en el proceso funerario y posterior entierro, destacamos 
a diverso personal especializado. Los pollinctores eran los encargados de blanquear los rostros de 
los difuntos aplicando ciertos polvos, lo cual era muy común en la preparación del cadáver. Los 
vespillones eran los portadores de los ataúdes y cadáveres, facilitando los traslados. Los fossores que 
eran los encargados de cavar las tumbas y enterrar los cuerpos, mientras que los ustores se ocupaban 
de la cremación de los cadáveres. Estas funciones eran desempeñadas con carácter general por 
personas de clases sociales bajas o esclavos, quienes carecía de reputación y eran socialmente 
despreciados, no sólo por la posición social y económica, sino también por la naturaleza de la 
profesión. Se interpretaba que estos individuos obtenían beneficios de la desgracia ajena, siendo 
una fuente de ingresos notable debido a los elevados costes de los funerales. 

55 Todos estaban involucrados en el desarrollo de profesiones que, siendo muy necesarias, 
tenían muy baja consideración social siendo tachados con la nota de infamia sin intervención de 
la autoridad judicial, es decir, sólo por el hecho de realizar una actividad infame. (WIEDEMANN, 
T., 1992: 28-29), (HOPE, V., 2007: 100).

56 La muerte y los ritos funerarios en la antigua Roma no solo reflejaban un profundo temor 
a la impureza y la contaminación, sino también una serie de creencias sobre la importancia del 
ritualismo en el tránsito del alma al más allá. Según Tertuliano, la falta de sepultura correcta 
impedía el acceso de las almas al más allá, subrayando la necesidad de un tratamiento ritual 
riguroso del cadáver. Los ritos funerarios se centraban en la correcta separación del fallecido 
de su comunidad, la protección del alma, y su integración en el ámbito divino, así como en 
la futura comunicación con los vivos. La muerte debía ocurrir en circunstancias favorables, 
idealmente en la casa familiar, rodeada de seres queridos y bajo la protección de los dioses 
domésticos. La familia tenía la obligación de informar a la comunidad sobre el óbito, marcando 
la casa con ramas de ciprés para señalar la impureza. El cuerpo se lavaba, perfumaba y vestía, 
siendo expuesto en el atrium, siempre vigilado para evitar ultrajes. Posteriormente, el cuerpo 
era trasladado a su sepulcro, fuera de la ciudad, conforme a la ley de las Doce Tablas que 
prohibía entierros dentro del núcleo urbano. Esta normativa fomentó la creación de necrópolis 
a lo largo de las vías de comunicación, integrando así el recuerdo de los muertos en el paisaje 
cotidiano de los vivos. 

57 A pesar de que, para los romanos, la eliminación de los cadáveres o los entierros no 
era una cuestión menor, ya que recibir sepultura era una forma de honrar al finado y evitar 



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

—  1183  —

La marginalización de éstos y de otros grupos puede ser entendida en el 
contexto de las normas religiosas y culturales de Roma. Los cementerios eran 
espacios sagrados y regulados, destinados a mantener el orden y la pureza 
religiosa, y aunque en principio, los gladiadores quedaban excluidos58, 
es oportuno destacar que de la información ofrecida por diversas fuentes 
arqueológicas e históricas, podemos extraer que los cuerpos de los gladiadores, 
principalmente los contratados, pudieron recibir sepultura con cierto grado 
de respeto, al ser reclamados los cuerpos por las esposas59 o familiares, por los 
dueños, en el caso de los esclavos60, o por el propio patrocinador del evento 
que podría financiar un entierro múltiple, con un monumento, que más 
que honrar a los gladiadores servía para ensalzar su propia generosidad61. 
El derecho a un entierro digno parece haber sido un privilegio adquirido 
individualmente con el tiempo por los gladiadores de élite, por la actuación 
en la arena, por la fama o el prestigio adquirido en los combates, ya que los 

la contaminación de los suelos y de las aguas. No obstante, la negación del entierro en este 
contexto en el que nos encontramos implica ampliar la condena más allá de la muerte en la 
arena, al concebirse como otro castigo complementario, que comenzaba con el abuso del 
cadáver mediante la violación de la integridad de los cuerpos y finalizaba con la negación del 
entierro y los rituales funerarios que le son inherentes. (KYLE, D., 1998: 129-131).

58 Debemos acudir a la inscripción de Sarsina recogida en CIL 11.6528 para encontrar la 
única evidencia de esta restricción en cuanto a sepultura honorable, afectando particularmente 
a los gladiadores contratados o auctoritati. Dicha inscripción documenta la donación de un 
terreno de enterramiento público a la ciudad por parte de un particular, imponiendo como 
condición que no pudieran ser enterrados en ese lugar prostitutas, suicidas y gladiadores 
auctoritati, “extra au(ct)orateis et quei sibi (la)queo manu attulissent et quei quaestum spurcum professi 
essent”. Estos grupos de personas no podían ser enterrados gratuitamente en este espacio, aunque 
si se permitía la sepultura en terrenos adyacentes y siempre alejados del núcleo de la ciudad. 
Este grabado revela que era posible que de forma singular se pudiera excluir de la sepultura 
a determinados sujetos, no debiendo interpretarse como una norma escrita o una costumbre 
de la sociedad romana, ya que podemos observar cómo podían producirse esas exclusiones, 
pero no existían expresamente prohibiciones. (WIEDEMANN, T., 1992: 30), (HOPE, V., 2000: 
100), EPPLETT, C., 2014: 521). 

59 (WIEDEMANN, T., 1992: 21).
60 El esclavo doméstico integraba la unidad familiar y por ello, era habitual que sus dueños 

asumieran los gastos funerarios y el depósito en columbarios, esto es, lugar donde se depositaban 
los restos de personas de bajos recursos económicos o esclavos. Cuando se habían unido a 
clubes funerarios (su existencia se documenta en CIL 14.2112), siempre que se hubieran 
abonado las cuotas correspondientes, éstos se encargarían de realizar el funus ex[s]equiae, esto 
es, la cremación y posterior depósito de los restos en los columbarios. No obstante, también era 
bastante común que los dueños no les dieran sepultura, y sus cuerpos fueran arrojados junto 
a montones de basura que terminaban siendo despedazados por perros y otros depredadores, 
como reconoce el autor en particular sobre lo acontecido en Sassina. Entendemos respecto 
de la posibilidad de dejarlos abandonados en las calles, que debió de tratarse de una práctica 
puntual ya que se legisló para evitar que se arrojaran o se depositaran en las calles excrementos, 
desechos o cadáveres no sólo por la contaminación sino por los riesgos sanitarios. (SCOBIE, 
A., 1986: 419).

61 Vid. CIL 5.563.



Tewise Yurena Ortega González

—  1184  —

primeros participantes eran prisioneros, condenados o marginados sociales, 
y sus cuerpos eran arrojados o abandonados como basura o desperdicios 
orgánicos. También existen evidencias que ponen de manifiesto que los 
propios gladiadores pudieron prever y asumir en vida los gastos funerarios, 
y que la intercesión de los colegios62 profesionales o la acción de los 
compañeros63 de la escuela de gladiadores con los que se habían establecido 
ciertos vínculos, favorecían la sepultura en terrenos no consagrados, lejos de 
las áreas de enterramiento formalmente reconocidas. En este último caso, 
autores como Hope64 apoyándose en evidencias epigráficas, afirman el hecho 
de que algunos combatientes fueron enterrados juntos sugiriendo la existencia 
de tumbas comunales.

Inicialmente los auctoritati o gladiadores contratados de rango senatorial o 
ecuestre no podían ser enterrados. Posteriormente, ganaron protagonismo y 
reconocimiento social por su valor en la arena, y ese honor y valor se aprecia 
en las dedicatorias65 e inscripciones lapidarias, donde en cierto modo se le 
rendía homenaje, ya que no sólo se identificaba al sujeto con su nombre 
real o artístico, la tipología de gladiator, sino también los elementos y armas 
empleados, existiendo una cierta homogeneidad en las formas y la situación 
de las lápidas, como reconoce en su obra Hope66 respecto del conjunto de 
Nimes, donde se indicaba que los gladiadores se enterraban por separado del 
resto y cerca del anfiteatro, para favorecer el traslado desde la arena. De igual 
manera, el hecho de que se enterraran todos en un lugar común, a pesar de 
simbolizar esa segregación o discriminación social, en cierto modo pone de 
relieve que estaban unidos en ese contexto, creando una cierta identidad. 

62 En dicha inscripción se recogen las obligaciones de los miembros del club para poder 
gozar de un funeral financiado, incluso cuando el deceso se produzca lejos de la ciudad, 
estableciendo la necesidad de realizar el pago de las cuotas y penalizando con la pérdida de 
todos los derechos, a aquellos que no hubieran abonado éstas durante un periodo de seis meses, 
Otras referencias a clubes funerarios la encontramos en CIL 14.2120 y 2141. (HOPE, V.,2000, 
98-99). Siguiendo a Wiedemann, los gladiadores de condición servil también se agruparon en 
colegios profesionales, destacando el collegia constituido en honor al dios Silvanus, organizado 
jerárquicamente en decuriae. La primera formada por veteranos con habilidades destacadas y el 
uso de diversas armas, un segundo dirigido por los anteriores, y el resto formado por aquellos 
que aún no habían experimentado la experiencia. (WIEDEMANN, T., 1992: 118).

63 (KYLE, D., 1998: 88,160), (HOPE, V., 2000: 103-104). Varios epitafios registrados en CIL 
indican que fueron los compañeros gladiadores los que prepararon el funeral. Así, destacamos 
el CIL 6.10197 “A los espíritus de los difuntos. Al meritorio Macedo, de Alejandría, gladiador 
tracio que murió en su primer combate. Sus compañeros gladiadores prepararon esto. Vivió 
20 años, 8 meses y 12 días”.

64 (HOPE, V., 2000: 100).
65 (ROBERT, L., 1971: 287-293) advierte que los hombres libres adinerados eran con 

carácter general los únicos que eran recordados en los epitafios, y son escasas las referencias 
a las mujeres. MARTÍNEZ SÁNCHEZ, M., 2019: 187).

66 (HOPE, V., 2000: 184-185).



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

—  1185  —

IV. NOTAS CONCLUSIVAS

Los espectáculos gladiatorios en Roma trascendieron el mero 
entretenimiento y se consolidaron como una herramienta multifacética de 
control social y humillación, donde esclavos, noxi, hombres libres y cristianos 
eran sacrificados al servicio del entretenimiento público, despojados de 
dignidad tanto en vida como tras la muerte. Estos condenados no sólo 
enfrentaban la muerte violenta en la arena, sino que, tras su ejecución eran 
privados de los ritos funerarios y el respeto mínimo de un entierro digno, al 
menos inicialmente, ya que las evidencias epigráficas ponen de manifiesto que 
si fueron enterrados gracias a la intercesión de familiares, amigos, escuela de 
gladiadores, o el propio lanista, lo cual no significa que antes de ese momento 
sus cuerpos no fueran ultrajados, siendo ese trato post mortem una última forma 
de exclusión social que prolongaba su deshonra más allá de la vida.

Los auctorati, gladiadores voluntarios, encarnaban una compleja dualidad: 
admirados por su destreza y valentía, pero estigmatizados por su elección. 
Este contraste ilustra cómo la sociedad romana valoraba el coraje de estos 
combatientes mientras sostenía un juicio moral sobre su ocupación.

Asimismo, la participación de mujeres en los espectáculos gladiatorios 
romanos, aunque documentada, se erige como una excepción más que la 
norma. Su presencia, en roles de lujo y exotismo, evidencia un uso simbólico 
de los juegos para transgredir normas de género. Estas participaciones 
reforzaban y desafiaban las jerarquías sociales y de género, reflejando como el 
espectáculo gladiatorio no sólo entretenía, sino que también servía de espacio 
para la reflexión y reafirmación del orden social romano.

V. BIBLIOGRAFÍA

ALDRETE, G. (2014). Material evidence for Roman Spectacle. En 
CHRISTESEN, P.- KYLE, D. (Ed), A Companion to Sport an spectacle in 
Greek and Roman antiquity (438-450). Oxford.

BRUNET, S. (2014). Women with Swords, Female gladiators in the Roman 
World, en CHRISTESEN, P.- KYLE, D. (Ed), A Companion to Sport and 
Spectacle in Greek and Roman Antiquity (478-491), Oxford.

CASTILLO SANZ, F. J. (2012). El auctoratus: controversia entre libertad 
e infamia, Antesteria: debates de Historia Antigua, 1, 155-168.

COLEMAN, K. (2000). Misio at Halicarnasus, Harvard Studies in Classical 
Philology, 100, 487-500.



Tewise Yurena Ortega González

—  1186  —

EPPLETT, C. (2014). Spectacular Executions in the Roman World, en 
CHRISTESEN, P.- KYLE, D. (Ed). A Companion to Sport an spectacle in 
Greek and Roman antiquity (521-532). Oxford.

FLOWER H. (1996). Ancestor masks and Aristocratic Power in Roman Culture, 
Oxford.

FRENCH, D. R. (1985). Christian emperors and pagan spectacles. The 
secularization of the ludi A.D. 382-525, Berkeley.

GASCOU, J. (1967), Le rescrit d´Hispellum, Mélanges de l’école française de 
Rome, 79, 609-659.

HOPE, V. M. (2000), Fighting for identity: The funerary commemoration 
of italian gladiators. Bulletin of the Institute of Classical Studies. Supplement, 
73, 93-113.

HOPE, V. M. (2007), Death in ancient Rome. Routledge.
JIMÉNEZ SÁNCHEZ, J.A. (2015). El emperador Constantino y los 

espectáculos del anfiteatro, en VILELA MASANA, J. (Coord.), 
Constantino, ¿el primer emperador cristiano? Religión y política en el siglo IV. 
(421-426). Barcelona, Publicacions i Edcions.

KYLE, D. (1998). Spectacles of Death in ancient Rome, Routledge.
LEVICK, B. (1983). The Senatus Consultum from Larinum,  Journal of 

Roman Studies, 73, 97-115. https://doi.org/10.2307/300074.
MACLEAN, R. (2014). People on the Margins of Roman Spectacle en 

CHRISTESEN, P.- KYLE, D. (Ed), A Companion to Sport and Spectacle in 
Greek and Roman Antiquity, (578-589). Oxford.

McCULLOUGH, A. (2008). Female gladiators in imperial Rome. Literary 
context and historical fact, The Classical World, 101.2, 197-209.

MANGAS, J. (1997). Financiación y administración de los sacra pública 
en la Lex Ursonensis, Studia Histórica. Historia Antigua, 15, 181-195. 

MARTÍNEZ SÁNCHEZ, M. (2019). Cónyuges, familiares y compañeros: 
Aproximación a la tipología de los dedicantes en la epigrafía gladiatoria 
romana, HABIS, 50, 183-203. 

MATEO DONET, M. A. (2016). La ejecución de los mártires cristianos en 
el imperio romano. CEPOAT.

NOSSOV, K. (2009). Gladiator, Rome´s bloody spectacle, Osprey Publishing.
ORTEGA GONZÁLEZ. T.Y (2024), El patrimonio hídrico en riesgo: 

Estrategias legales y administrativas en la antigua Roma, RGDR, 43, 1-20.
PASTOR MUÑOZ, M. (2018). Los gladiadores. El fascinante espectáculo de los 

munera gladiatoria en el mundo romano. Editorial Universidad de Granada.
ROBERT, L. (1971). Les gladiateurs dans l’Orient grec. A. M. Hakker.
ROBINSON, O. (1994). Ancient Rome. City planning and administration, 

Routledge.
RÜPKE, J. (2007). A Companion to Roman religión, Blackwell.



Mors in arena: Explorando la muerte como entretenimiento

—  1187  —

SCIUTO, P. (2017). Auctoramentum militiae: a proposito di CTh. 9.35.1, 
Teoría e storia del Diritto Privato, 10,1-42. 

SCOBIE, A. (1986). Slums, Sanitation, and Mortality in the Roman World, 
Klio, 68.2, 399-433.

STYLOW, A. (1997). Texto de la Lex Ursonensis, Studia Histórica. Historia 
Antigua, 15, 269-301.

TEJA CASUSO, R. (1994). Los juegos del Anfiteatro y el cristinianismo, en 
ÁLVAREZ MARTÍNEZ, J.M-ENRÍQUEZ NAVASCUÉS, J.J. (Coord), El 
anfiteatro en la Hispana Romana (69-78). Junta de Extremadura.

WIEDEMANN, T. (1992). Emperors & Gladiators, Routledge.
ZAMORA MANZANO, J.L. (2023). Administración romana y espacio 

suburbano: medidas de protección extramuros, puticuli y salubridad. 
Revista Digital de Derecho Administrativo, 30, 313-345.



Colección 
Ciencias de la Antigüedad

Directora: Dra. Ana Martín Minguijón
Catedrática de Derecho Romano. UNED


