
Aurelio Pérez Jiménez - Francesc Casadesús Bordoy 
(Bds.) 

ESTUDIOS 
SOBRE 

PLUTARCO: 

MISTÉRICAS 
EN LA OBRA 

DE 

(Actas del Vil Simposio 
Español sobre Plutarco, Palma 
de Mallorca, 2-4 de noviembre 

de 2000) 

;oo9 

EDICIONES CLASICAS 
MADRID 

DISTRIBUCIÓN EDITORIAL 
MÁLAGA 



HUMOR Y MISTERIO EN PLUTARCO: EL CASO DEL 
INCENDIO DEL TEMPLO DE ÁRTEMIS EFESIA 

Germán Santana Henríquez 
UNIVERSIDAD DE LAS PALMAS DE GRAN CANARIA 

El texto que ocupará nuestra atención se refiere a un fragmento de la Vida de Alejandro 
3 donde se recoge la alusión a la destrucción del templo de Artemis Efesia, al parecer pro­
vocado por un incendio del que el historiador Hegesias de Magnesia hace burla al indicar: 

"Nació, pues, Alejandro en el mes hecatombeón, al que llaman los macedonios 
loo, en el día sexto, el mismo en el que se abrasó el templo de Artemis Efesia, lo que 
dio ocasión a Hegesias de Magnesia para usar de un chiste que hubiera podido por 
su frialdad apagar aquel incendio, porque dijo que no era extraño haberse quemado 
el templo, estando Artemis ocupada en asistir al nacimiento de Alejandro. Todos 
cuantos magos se hallaron a la sazón en Éfeso teniendo el suceso del templo por indi­
cio de otro mal, corrían lastimándose los rostros y diciendo a voces que aquel día 
había producido otra gran desventura para el Asia. Acababa Filipo de tomar a 
Potidea, cuando a un tiempo recibió tres noticias: que había vencido a los ilirios en 
una gran batalla por medio de Parmenión, que en los Juegos Olímpicos había venci­
do con caballo de montar, y que había nacido Alejandro. Estaba regocijado con eUas, 
como era natural, y los adivinos acrecentaron todavía más su alegría manifestándole 
que niño nacido entre tres victorias sería invencible" . 

En su análisis del sentido del humor en Plutarco , algunos autores han apuntado la habi­
lidad del de Queronea para sazonar sus escritos con notas de humor bien dosificadas. Así no 
es extraño encontrar un buen número de chistes de tipo lingüístico unas veces Quegos de 
palabras, retruécanos, etc.), de comparaciones que dirigen su dardo contra los aticistas 
estrictos, los filósofos epicúreos, los autores cómicos o los sofistas, citas ornamentales y 

1 Cf. G. SANTANA HENRÍQUEZ, "Hegesias de Magnesia y la figura de Filipo II de Macedonia", 
Boletín Millares Cario, 12 (1993) 97-101. 

2 
La traducción la hemos tomado de C. RIBA, 1972. 

^ Cf. J. A. FERNÁNDEZ DELGADO, "El sentido del humor en Plutarco", en J. A. FERNÁNDEZ 
DELGADO & F. PORDOMINGO PARDO, 1996, pp. 381-403. 

A. PÉREZ JIMÉNEZ & F. CASADESÚS (Eds.), Estudios sobre Plutarco. Misticismo y Religiones Mistéricas 
en la Obra de Plutarco (Actas del VII Simposio Español sobre Plutarco, Palma de Mallorca, 2-4 nov. 
2000), Madrid-Málaga, Ediciones Clásicas & Charta Antiqua, 2001, pp. 243-254. 



GERMÁN SANTANA HENRIQUEZ 

eruditas en las que se explota con fines humorísticos la comicidad de la frase en sí o el efec­
to paródico producido por el desplazamiento contextual y la distorsión de la expresión; 
incluso Plutarco se vale de las anécdotas para ilustrar una determinada doctrina, una ense­
ñanza moral o una determinada posición teórica (apotegma), pues ya se sabe que un míni­
mo sentido del humor constituye un aderezo propedéutico muy recomendable a la hora de 
la transmisión de cualquier mensaje, sobre todo si éste resulta en cierto grado oneroso. 
También en contextos serios en los que en principio no cabe el comentario jocoso pueden 
producirse los efectos perniciosos de un humor inoportuno, bien mediante la intervención 
de un proverbio, bien mediante la sahda de tono de un humor picante y malicioso. El juego 
sutil de la ironía y el sarcasmo provocan igualmente un humor cáustico característico de la 
filosofía cínica, sistema mucho más abundante y frecuente de lo pudiéramos pensar en un 
primer momento. En otro sentido, la profesora Duran López ha insistido en la llamativa fre­
cuencia en la obra de Plutarco de citas y anécdotas que en las Vidas vienen a ser "el tejido 
que cubre el esqueleto del esquema cronológico básico. El propio autor razona la frecuente 
utilización que hace de este recurso cuando, en el capítulo primero de la Vida de Alejandro, 
tras habernos recordado que está escribiendo biografías, no Historia, nos insta a reconocer 
que, con frecuencia, una frase, una broma o un episodio insignificante son más claros expo­
nentes de un temperamento que una batalla"^. Como explicitación de fuentes debe conside­
rarse el ejemplo objeto de comentario, pues, se nos remite a la obra del historiador Hegesias 
de Magnesia, el considerado fundador del "asianismo", corriente que chocaba frontalmente 
con la práctica de la escuela ática en el siglo III a.C. y que fijaba su atención en una forma 
lingüística caracterizada por la abundancia y el artificio de desacostumbrados recursos y por 
el tratamiento de una materia como la historia en forma novelada. Aquí tendríamos otra 
característica solapada del uso humorístico, la presentación de un autor que pone en jaque la 
sólida y simétrica estructura del período isocrático (rígido aticismo) mediante el preciosismo 
formal del movimiento asiánico . Un tercer elemento propio de la tipología humorística o 
paródica que enunciamos supra sería la poca oportunidad de un humor que podríamos cali­
ficar como "negro" en un acontecimiento desgraciado y luctuoso cual es el incendio del tem­
plo de Ártemis Efesia, considerado como una de las siete maravillas del mundo. Destacable 
es el brillante juego de palabras del que hace gala Plutarco, con cierto tono sarcástico, para 
referirse a un humor "que hubiera podido por su frialdad apagar aquel incendio". 

Cf. M" A. DURAN LÓPEZ, "Citas y anécdotas en Plutarco", en J. A. FERNANDEZ DELGADO 
& F. PORDOMINGO PARDO, 1996, pp. 405-414. 
Lo que se conserva del historiador Hegesias de Magnesia lo recoge la obra de F. JACOBY, Die 
Fragmente del Griechischen Historiker, zweiter teil B, Nr.l06-20L Leiden, 1986 y los comen­
tarios sobre Nr.106-261, Leiden, 1962. Sobre esta nueva forma de escribir "fraccionada en pe­
queños intervalos con una ordenación simétrica de las frases muy infantil" se pronuncian, entre 
otros. Cicerón, Brutus 286 ; ... atque Charisi vult Hegesias esse similis, isque se ita putat Atti-
cum, ut veros tilos prae se paene agrestis putei, et quid est tam fractum, tan minutum, tam in 
ipsa, quam tamen consequitur, concinnitate puerile; y Dionisio de Halicarnaso, De composi-
tione verborum, 4.28 mediante los adjetivos griegos mikrókompsos "esmerado en las cosas 
pequeñas" y malthakós "tierno, débil". 

244 



Humor y misterio en Plutarco: El caso del incendio del templo de Ártemis Efesia 

Tradicionalmente se atribuye a las Amazonas la fundación de Éfeso, ciudad de Jonia en 
el Asia Menor, a orillas del mar Egeo, junto a la desembocadura del pequeño Meandro, y la 
construcción del gran templo de Ártemis cuya leyenda tantos puntos comunes ofrece con el 
género de vida asignado a aquélla, guerreras y cazadoras . Esta ciudad ha sido desde siem­
pre un centro de culto a la diosa Ártemis, llamada después Diana por los romanos, y desde 
muy antiguo existía un templo dedicado a la diosa. En el siglo VII a.C., la ciudad sufrió el 
ataque de los cimerios y aunque se resistió, no se pudo evitar que el templo se incendiara y 
fuera destruido. Sin embargo, sabemos que a comienzos del siglo VI a.C., el rey Creso de 
Lidia ayudó a sus vecinos los jonios de Éfeso, a construir el colosal Artemision sobre 
cimientos de edificios más viejos. El templo subvencionado por Creso mediante suscripción 
pública en el que todos los ciudadanos donaron algo de dinero, era un jónico díptero, algo 
irregular, donde las columnas de base jónica ofrecen varios rasgos ajenos al orden clásico: 
el pie del fuste decorado con relieves y el tronco surcado por estrías (entre cuarenta y cua-
rentaiocho) en arista viva dórica; la voluta de los capiteles se disfraza en ocasiones bajo una 
ornamentación arcaica. Este templo fue levantado hacia el año 560 a.C, y reconstruido por 
Quersífron hacia el año 356 a.C, con muro de piedra arenisca y columnas de marmol . La 
mayoría de las fuentes hacen coincidir con el nacimiento de Alejandro Magno, precisamen­
te en el año 356 a.C, el incendio que destruyó el viejo Artemision de Éfeso. La reconstruc­
ción fue iniciada inmediatamente sobre la planta del templo arcaico, pero sobre un basa­
mento más alto, y con mayor esplendor decorativo. También las columnas decoradas en 
relieve en su parte baja, que hicieron figurar al templo entre las siete maravillas del mundo, 
están inspiradas en las columnas de su predecesor. Peonio de Éfeso y Demetrio, el que se 
titulaba esclavo de Ártemis, dirigían la obra, a la cual contribuyó tal vez más tarde 
Deinócrates, el arquitecto de Alejandro. La celia estaba precedida por un ^rotundo pronaos, 
respaldada por un breve opistodomos y rodeada por un verdadero bosque de ciento dieci­
siete columnas, ordenadas en tres líneas de ocho en la fachada occidental, en dos líneas de 
nueve frente al opistodomos y en dos hileras de veintiuna a cada lado, en lo cual, como en 
todo lo demás, los arquitectos se atenían al plano del edificio patrocinado por Creso. 
Además del primer tambor de las treintaiséis columnae caelata estaban decorados con relie­
ves los pedestales cúbicos de muchas columnas, pero la posición de unos y otros dentro del 
edificio no ha llegado a determinarse con seguridad. Los relieves de estas columnas y pedes­
tales representaban probablemente los trabajos de Heracles, las aventuras de Teseo, una pro­
cesión de orientales, acaso algunas musas, y escenas de culto. En la más hermosa y mejor 
conservada rodean el cilindro las figuras de Alcestis, Hermes y Thánatos. Su estilo recuer-» 
da al del friso del Mausoleo; las cabezas en especial a Escopas, que ciertamente colaboró en 
el Artemision, aunque no sabemos si en esta columna, que tanto se parece a sus obras^. 

Cf. P. GRIMAL, 1982 (1 ' reimpresión), j.v. Amazonas. G. del OLMO LETE (ed.), Mitología y 
religión del Oriente Antiguo. III. Indoeuropeos, Sabadell, 1998; G. DUMÉZIL, Les dieux souve-
rains des Indo-Européens, Callimard, 1986. 

Cf. F. ORTEGA ANDRADE, 1993, pp. 74-79. 

Cf. A. BLANCO FREIJEIRO, Arte Griego, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 
Madrid, 1996 (8' edición), pp.291-292. 

245 



GERMÁN SANTANA HENRÍQUEZ 

El término castellano erostratismo indica desde el punto de vista psicológico la tenden­
cia o manía a cometer actos delictivos para conseguir renombre, y descansa en el nombre de 
Eróstrato, personaje que por afán de notoriedad, incendió el templo de Efeso. Éste es el 
autor, segtín la historia, de tal fechoría, que se silencia incomprensiblemente en el comenta­
rio de Plutarco a propósito de una de las joyas arquitectónicas de la Antigüedad. Además, 
resulta paradójico que un sacerdote deifico como nuestro autor no refiera la autoría de tal 
sacrilegio. No obstante, la propia leyenda señala que el pastor Eróstrato era un pobre diablo 
abrumado por el peso de su propia inanidad, tal vez el más agobiante de todos, y decidió 
pasar a la historia de cualquier manera, aunque fuera cubierto de infamia. Los efesios lo con­
denaron al silencio postumo, es decir, prometieron que su nombre no se pronunciaría nunca 
más. A pesar de esta sabia decisión, que siguió al castigo del miserable, recordamos al piró-
mano, aunque cabe preguntarse si el desprecio que los siglos han acumulado sobre él podría 
complacerle. Veinte años después de este suceso, Alejandro Magno ocupó la ciudad de 
Efeso y residir en ella por un tiempo, y al escuchar la historia del templo de Artemis y des­
cubrir que ha' ía sido destruido la misma noche en la que él había nacido, ordenó la cons­
trucción de un nuevo templo, que una vez terminado, contó con un retrato del propio 
Alejandro pintado por Apeles. No sabemos si la enseñanza moral de Plutarco trataba de 
demostrar a todos los hombres que por cada Escopas hay un Eróstrato, y que las maravillas 
contraídas por el hombre deben ser protegidas del propio hombre. Lo cierto es que la fama 
del santuario le valió una pronta reconstracción. 

En tiempos remotos, antes de la conquista en el siglo VIII a.C. por los invasores jonios, 
la ciudad de Éfeso estuvo habitada por una población de raza asiática que rendía culto a una 
antigua diosa madre, cuyo nombre era probablemente Oupis y que de ordinario se identifi­
ca con Ártemis. En la cuarta reconstrucción de templo a la que alude el texto en cuestión, 
en el 356 a.C., Éfeso se había convertido en una metrópolis comercial en la que numerosos 
sacerdotes, magos y peregrinos se dedicaban a la venta de amuletos, recuerdos de exvotos 
y demás parafemalia mística en tomo al templo de Ártemis, adorada como diosa madre e 
identificable por la multitud de mamas que recorren su torso, aunque para algunos se trata 
de huevos o de vegijas de animales. Identificada con Diana como diosa de los bosques y de 
la fertilidad, una copia de la Ártemis de Éfeso se encontraba en el santuario del Aventino en 
Roma. Hacia el año 54 de nuestra era, el apóstol Pablo, acosado y perseguido por los judí­
os, fundó una comunidad cristiana independiente en Éfeso, desde donde se difundió 
ampliamente su doctrina, procurando para los fieles y peregrinos que venían de todas partes 
del mundo y como recuerdo de los lugares sagrados, la fabricación de unas figurillas de 
Ártemis y de unas maquetas del templo realizadas por artesanos locales que, no obstante, se 
enfrentaron a la rígida posición de Pablo a la hora de tolerar que la antigua divinidad sobre­
viviese con distinto nombre y rebautizarla como habían hecho los conquistadores jonios con 
la diosa Oupis. De hecho está atestiguada a finales del siglo IV, junto a la iglesia del após­
tol, la primera basílica en honor de la diosa madre de los cristianos. La función de Ártemis, 
manifiesta en el adjetivo kourótrophos "que cría a los niños" fue tomada en cierta forma por 
san Artemidoro, protector de la mujer en el trabajo. Precisamente, los marfiles del 
Artemision de Éfeso son el más claro exponente del influjo asiático en Jonia. Por tratarse de 
amuletos para colgar, estas figurillas carecen de peana y están provistas de un orificio que 

246 



Humor y misterio en Plutarco: El caso del incendio del templo de Artemis Efesia 

daba paso a un cordoncillo de sujección. Los tipos más representativos son diminutas efigies de 
sacerdotisas y sacerdotes vestidos de ropas talares, grandes gorros o velos y llevando al cuello 
collares y rosarios. Los brazos caen unas veces sobre los costados y otros se recogen sobre la 
cintura para mostrar un objeto. Estos marfiles poseen una belleza más refinada que sus mode­
los orientales, que son figuras hititas traspasadas a Jonia por mediación de frigios y carios. 

Sobre las prácticas rituales que se realizaban en el Artemision, las fuentes griegas suelen ser 
muy parcas. Heródoto en el libro cuarto de sus Historias, circunstancialmente nos indica "las 
mujeres de Tracia y de Peonia, cuando sacrifican a Artemis Reina, siempre envuelven sus ofren­
das en rastrojos" (4.33); "El sepulcro está dentro del Artemisio, a mano izquierda del que entra, 
y sobre él crece un olivo. Todos los mozos de Délo envuelven algunos cabellos alrededor de 
cierta hierba y lo colocan también sobre el sepulcro" (4.34); "Y la ceniza de las patas quema­
das en el altar se emplea para echarla sobre el sepulcro de Arga y Opis. El sepulcro está detrás 
del Artemisio, vuelto hacia Oriente e inmediato a la hospedería de los naturales de Ceo" (4.35). 
Más explícitos se muestran los epigramas helenísticos' que hacen referencia a Artemis. El 
ntímero 78 de Nielas (VI.127) presenta a un viejo escudo ofrendado en un templo de Mileto 
donde con frecuencia actuanan las muchachas en ritos de Artemis: 

"Era, pues, mi destino dejar el odioso combate 
de Ares para oír a los virgíneos coros 

junto al templo de Artemis, donde mis miembros roídos 
por canosa vejez Epíxeno ha ofrendado." 

El mismo motivo del escudo se documenta en otra composición de Mnasalces 395 (VI. 128), 
donde normalmente las ofrendas guerreras se depositaban con sus gloriosos desperfectos: 

"Quédate, escudo brillante, en el templo divino 
como ofrenda guerrera para Artemis Letoa 

de Alejandro, que tanto contigo en la pugna luchara 
manchando de polvo tu áurea cenefa." 

Otra ofrenda característica de esta diosa es la que la asocia con el parto y los nacimien­
tos, como puede apreciarse en el texto plutarqueo, en el que Artemis colabora con la llega­
da al mundo de Alejandro, descuidando, en cambio, su residencia habitual, el lugar sagra­
do. En esta ocasión se trata del epigrama de Leónidas 85 (VI.202): 

"Con la faja de flecos vistosos, también el cipasis 
a tus puertas vírgenes consagró, Letoide, 

Átide tras de su parto, que, estando preñado 
su vientre, de tal trance sacaste vivo al niño." 

Calimaco 335 (VI.286) nos presenta- el arma habitual de la diosa en el epigrama en el 
que un tal Equemas consagra al templo delio de Artemis, patrona de la caza, el arco con que 

Cf. la traducción e introducciones de M. FERNANDEZ GALIANO, 1978. Todos los epigramas 
aludidos en este trabajo remiten a esta obra, fácilmente localizables por la numeración arábiga. 

247 



GERMÁN SANTANA HENRÍQUEZ 

mataba la infinidad de cabras salvajes en el Cinto, monte de la isla de Délos, llamada aquí 
Ortigia, donde se encontraba el famoso altar hecho por Apolo con cuernos de cabras silves­
tres por él inmoladas. La aparición de animales como la abeja o el ciervo ha sido interpre­
tado como influencia de la Ártemis de Éfeso, introducida por los colonos jonios en la ciu­
dad; durante todo el periodo Seléucida, las monedas nos muestran efigies de Apolo y Árte­
mis, los dioses ancestrales de dicha dinastía. El busto de Ártemis Cazadora en algunos relie­
ves refiíerza aún más el carácter persa de su culto, y la cabeza de un hombre en el envés que 
lleva tiara se identifica de ordinario con la indumentaria tradicional de los magos. 

"¡Calmaos, Cintíades, queda ya expuesta en Ortigia, 
junto a Ártemis, el arco con el que el crete Equemas 

sin vosotras dejaba el gran monte; pero ahom ha cesado, 
cabras, al imponer una tregua la diosa." 

Diotímo, 346 (VI.267), traza en esta composición la dedicación de un relieve en que apa­
recían Ártemis, portadora de una antorcha y las Gracias. Desde época parta la numismática 
muestra a Ártemis con atributos orientalizantes como un polos, una diadema y los rayos, en 
consonancia con la iconografía de Mitra^ y en relación con su hermano Apolo. Aquí, la luz 
deleitable que proporciona la diosa se entronca con la justicia divina de Zeus: 

"Ártemis, yérgase aquí protectora tu tea 
en la hacienda de Polis y otórgales a todos 

a raudales tu luz deleitable, que a tientas no es fácil 
manejar la balanza de la recta justicia 

de Zeus; y que puedan las Gracias pisar con sandalias 
aladas las ñores, Ártemis, del recinto." 

Diotimo 352 (VI.358) nos señala el oro que cubría el templo y cierta prenda, el cipasis, 
que se exhibía en el templo de Éfeso; Ónfale era la reina legendaria de Lidia, con quien tuvo 
amores Heracles, y la prenda se contaría que había sido ofrecida por la soberana después del 
nacimiento de uno de los hijos del héroe. La estatuaria de la diosa, siempre firme e hieráti-
ca, nos muestra un largo vestido (doble chitan) ceñido en su parte inferior que hace que los 
pies y los dedos de la diosa aparezcan juntos y estrechamente unidos. Normalmente viene 
coronada por un tocado alto (el kalathos). Esta imagen pertenece a un grupo de estatuas de 
culto muy similares conocidas en el periodo helenístico de zonas de Asia Menor y de Siria, 
esto es, del área regida por los Seléucidas en el oeste antes de la Paz de Apamea. En Asia 
Menor occidental, donde se concentran la mayoría de las esculturas (Lidia, Caria, Frigia, 
Panfilia), la relación con Ártemis de Éfeso es clara. Algunos autores manifiestan que la esta­
tua efesia era la genuinamente arcaica y que llegó a ser imitada en otros cultos, mientras que 
otros sostienen que esas imágenes conforman una tendencia arcaizante de dicho periodo''. 

10 

n 
Cf. J. R. HINNELLS (ed.), 1990; S. SHAFA (dir.), 1978; D. ULANSEY, 1989. 

Sobre las numerosas representaciones escultóricas de Ártemis de Éfeso dan cuenta las 171 lámi­
nas referentes a bronces, terracotas, relieves de monedas, téseras de plomo, falsificaciones, etc., 
que se recogen en el magnífico libro de R. FLEISCHER, Ártemis von Ephesos und Verwandte 
Kultstatuen aus Anatolien und Syrien, Leiden, 1973. 

248 



Humor y misterio en Plutarco: El caso del incendio del templo de Ártemis Efesia 

Cada una de estas estatuas de culto se distingue de las otras por alguna característica: la de 
Ártemis persa por su sencillez, con las manos vacías y sin atributos. La estatua de Ártemis 
Efesia presenta frecuentemente lo que parecen ser cintas colgando de cada mano y un orna­
mento frontal, normalmente por debajo de sus pechos o alrededor de su cintura, que se inter­
preta como símbolo de la fertilidad. Estos objetos se han sugerido como pechos femeninos, 
huevos, uvas, aunque también como los escrotos en el sacrificio de toros, conteniendo los 
testículos, símbolo de la fuente de la vida. En este sentido, cada primavera se celebraba un 
gran sacrificio de toros en Éfeso. Estos distintivos que acompañan a la Ártemis Efesia se 
transferían a lo que es indudablemente la imagen de la divinidad persa Anahit. El propio 
Pausanias' corrobora esta identificación al hablar de "aquellos lidios...que tienen un san­
tuario de Ártemis Anaitis". 

"Salve, lujoso cipasis, que en tiempos la lida 
Ónfale se quitaba para el amor de Heracles. 

Feliz fuiste, entonces, cipasis, y ahora dichoso 
pues a Ártemis llegaste y a su áureo santuario." 

Páncrates 412 (VI.356) nos informa sobre las sacerdotisas de esta deidad, donde Clío, una 
sacristana del templo de Ártemis, piensa retirarse y, aunque sus hijas gemelas, naturales de 
Creta, tienen sólo cuatro años, las consagra a la diosa con la idea de que la sucedan algún día. 
Sobre este particular sabemos que la divinidad principal de la ciudad de Sardes era Ártemis 
cuyo culto había sido llevado allí originariamente desde Éfeso por los reyes lidios, tal y como 
atestigua un relieve sardo del 400 a.C., donde se muestra a la diosa sosteniendo un ciervo, el 
animal de culto por antonomasia de Ártemis Efesia. Este fragmento demuestra la asimilación 
producida entre la Ártemis Anatoüa y la Ártemis Anaitis. En el periodo aqueménida esta divi­
nidad se adoraba en Sardes en un recinto no cubierto que poseía un inmenso altar de época hele­
nística que a su vez cubría otro más antiguo del 525-500 a.C. Este "altar de Ártemis" en Sardes 
es del que habla Ciro el Joven según Jenofonte . Dentro de este recinto se encontraban dos ins­
cripciones lidias del periodo aqueménida que recogían un contrato entre un sacerdote y el altar 
de Ártemis. Este sacerdote, presumiblemente lidio, como su padre antes que él, tenía un nom­
bre persa que honraba a Mitra, Mitridasta, "el hijo de Mitra". Un paralelo de la utilización de 
nombres persas por sacerdotes de Ártemis en Sardes viene dado por los sacerdotes del altar-
madre de Éfeso, que se construyó bajo patrocinio persa. Allí, el sacerdote supremo, sobre el 400 
a.C, se llamaba Megabyzos, un nombre griego que deriva del persa *Bagabukhsa "servidor del 
dios", en este caso, de Ártemis. Durante el periodo helenístico este nombre tiene carácter par­
ticular, mientras que en el Imperio Romano se documenta su uso en Éfeso como título genéri­
co para los sacerdotes supremos de Ártemis . 

"Aquí está con Amino y Aristódice; son niñas cresas 
que tienen cuatro años y a las que su madre 

'^ Cf. Paus., III. 16.8. 

'^ Cf.X.,An. 1.6.7. 

^^ Cf. M. BOYCE & F. GRENET, A history of Zoroatrianism, vol.III, Leiden-Nueva York-
Kobenhavn-KWn, 1991, pp. 205-206. 

249 



GERMÁN SANTANA HENRÍQUEZ 

Clío te ofrenda. Contémplalas, Ártemis, viendo 
que no tienes sólo una, sino dos servidoras." 

Hegesipo 416 (VI.266) nos da muestra de uno de los escenarios místicos más comunes 
de la comunicación entre los mortales y las divinidades: el mundo onírico' . El poema trata 
sobre la imagen de Ártemis dedicada por la hacendosa muchacha Hageloquea a quien la 
diosa se ha mostrado en sueños: 

"Hageloquea, que, virgen aiín, con su padre 
Damáreto vive, la imagen conserva 

de esta Ártemis, que anda en los trivios y fue a aparecerse 
junto a su telar cual luz encendida." 

Teodóridas 426 (VI.157). El dueño de un predio invoca a Ártemis para que defienda sus 
bienes. Este carácter de protectora de los bienes conecta con la concepción del culto de 
Anahit, como única divinidad zoroastriana asimilada por la Ártemis Efesia desde antaño y 
por la dedicación de los sacerdotes principales de los templos de Anahit, personas educadas, 
grecoparlantes, que tomaban parte activa en los asuntos públicos: 

"Ártemis, tu que custodias la hacienda de Gorgo, 
lanza al ladrón tus dardos, mas protege al amigo, 

y él en su atrio promete obsequiarte con sangre 
de una cabra y hermosos cameros del rebaño." 

Teodóridas 441 (XVI.13) recoge la descripción de una pintura en que Níobe estuvie­
ra ya medio convertido en piedra. Se reproduce, pues, el mito de este personaje, hija de 
Tántalo, que se jactó de una abundante prole (seis varones y seis hembras) en contrapo­
sición a Leto que no tuvo otra descendencia sino a Apolo y a Ártemis: estos dioses se 
vengaron aniquilando a los Nióbidas con sus dardos. En el monte Sípilo de Lidia se 
encontraba una roca con figura de mujer: 

"Ponte cerca, extranjero, y contempla llorando las penas 
infinitas de Níobe, la locuaz Tantálide, 

cuyos hijos e hijas, los doce, por tierra cayendo 
están bajo los dardos de Febo y los de Ártemis. 

Y ella, tomándose piedra, perece ya como 
mezcla de carne y roca, y gime el fiío Sípilo. 

Traidor es el mal que en la lengua del hombre se oculta: 
la necedad sin freno trae muchas veces luto." 

Damageto 559 (VI.277) nos propone la imagen de una oferente con un rizo de su pelo, 
Arsínoe, nombre de la famosa hija y hermana de Ptolomeo Euergetes. Aquí se incide nue­
vamente en un aspecto cultual apuntado por Heródoto, el corte de un mechón de pelos que 
se ofrece a la diosa. Tambií̂ n el sintagma oloroso templo nos lleva a considerar el perfume 

Sobre este particular es interesante el artículo de D. PLÁCIDO, "Control del espacio y creación 
mítica" en F. DÍEZ DE VELASCO, M. MARTÍNEZ & A. TEJERA (eds.), 1997, pp. 61-71. 

250 



Humor y misterio en Plutarco: El caso del incendio del templo de Ártemis Efesia 

que desprendía la llamada planta artemisa, planta olorosa de la familia de las compuestas, 
de tallo herbáceo empinado cuyas hojas en gajos agudos, verdes por un lado y blanquecinos 
por otro, y con floréis de color blanco amarillento, se utilizaba como planta medicinal anties-
pasmódica y como emenágogo, es decir, como remedio que provocaba la regla o evacuación 
menstrual de las mujeres: 

"Ártemis, dueña del arco y de los bélicos dardos, 
en tu templo oloroso la hija de Ptolomeo, 

Arsínoe, un bucle dejó que ella misma cortara 
de los deleitables rizos de su melena." 

Antípatro 648 (VI.276). Muchacha que va a casarse y cambia de peinado. Hablan las cin­
tas o diademas que son consagradas a Ártemis, diosa de la virginidad y de los partos; se pide 
que esta niña, que aún juega con tabas, pueda concebir en la misma noche de bodas: 

"Ya ató su abundante cabello rizoso la virgen 
Hipe, de Licomedes hija, y con perfume 

sus sienes frotó, pues llegó la ocasión de sus bodas. 
. Tu favor virginal, Ártemis, imploramos 

nosotras las cintas: que nupcias y prole concurran 
juntas en esta niña, que aún gusta de las tabas." 

Antípatro 649 (VI.287) nos dibuja la idflica imagen de tres doncellas bordando un bello 
paño en honor de la diosa, trabajo que supone un verdadero mapa físico de la ubicación y 
localización del Artemision de Éfeso a través del río: 

"Para ti, la bendita doncella, entre todas señora, 
Ártemis, esta franja común las tres bordamos. 

Bitia puso estas niñas que danzan en corro y las aguas 
sinuosas del Meandro de vagabundo curso: 

la rubia Antianira el dibujo trazó que se extiende 
junto a la orilla izquierda del río, y, por su parte, 

una palma y espítama Bition ornó de la franja 
que corre a lo largo del margen derecho." 

Un epigrama anónimo, el 732 (VI.280), manifiesta una ofrenda de juguetes y vestiduras 
infantiles por parte de una novia para la diosa de la virginidad Ártemis. Aquí aludida como 
una especie de Santa Claus a la inversa, a quien diversos juguetes se entregan como símbo­
lo del paso de la niñez a la edad adulta. Conviene recordar que la mujer accedía al matri­
monio a muy temprana edad, diez u once años, prácticamente niñas, constituyendo el rito de 
paso una consagración a la diosa: 

"Timáreta al ir a casarse la amable pelota 
ofrendó, el tamboril y la red de su pelo 

y también, como cuadra de virgen a virgen, muñecas 
con sus ropas para la Ártemis Limnátide. 

Ahora tú extiende, Letoa, tu mano y protege 
devotamente a la devota Timáreta. 

251 



GERMÁN SANTANA HENRÍQUEZ 

Meleagro 780 (Vn.421) se detiene en un juego verbal motivado por el hecho de que el 
arma de Ártemis tenga dos filos. Igualmenteja alusión a la cacería, entorno propicio y natu­
ral de la divinidad, y el descarte sucesivo entre dioses alados, Eros y Crono, nos lleva final­
mente hasta la regente del Artemision: 

"¿Por qué, ser alado, un venablo y el cuero elegiste 
de un jabalí? ¿Quién eres? ¿A qué difunto indicas? 

Eros no he de llamarte: ¿qué haría metido entre muertos? 
La atrevida pasión no sabe de gemidos. 

No se trata tampoco del tiempo de rápida marcha: 
aquél es ya viejísimo y están en flor tus miembros. 

Pero sí, fue poeta, yo creo, el que está bajo tierra 
y tú, figura alada, su nombre nos dices. 

Tiene dos filos el don de Letoa que blandes, 
uno que es serio y cómico y el otro en que hay amores. 

¡Ah, sí! Es Meleagro, del hijo de Éneo tocayo, 
el simbolizado por esta cacería. 

Mi saludo reciba quien supo en un solo talento 
armonizar la Musa de Eros y las Gracias." 

El enorme fuego que abrasó lo que en principio no estaba destinado a arder, el templo 
de Ártemis Efesia, divinidad mutante desde su origen como lo demuestran sus numerosas 
asimilaciones en territorio persa, sirio, lidio, griego y romano, su sacrilega identificación 
cristiana con la Virgen Mana' , como la imagen de Nuestra Señora de la Gracia en la Iglesia 
de San Pedro Mártir de la Universidad de Ñapóles, que muestra a María en el momento de 
extraer leche de sus propios pechos, símbolo de la maternidad, de la protección y del amor, 
y que guarda una evidente relación con el aspecto nutricio de la Gran Madre, cuya multitud 
de ubres prometía la crianza, la abundancia y la fertilidad, símbolos espirituales de la adqui­
sición del conocimiento, del alimento del alma y de la confirmación de su inmortalidad, nos 
hace ver, siquiera someramente, la paradójica fortuna que corrió un santuario convertido en 
iglesia, basflica y hasta mezquita, y del que la jocosa y breve cita de Plutarco muestra las 
consecuencias del nefasto síndrome de Eróstrato. 

BIBLIOGRAFÍA 

BLANCO FREIJEIRO, A., 
- Arte griego, Madrid, 1996. 

BOYCE, M. & GRENET, E, 
- A history of Zoroatrianism, Leiden-New York-Kobenhavn-Kóln, 1991. 

DÍEZ DE VELASCO, R, MARTÍNEZ, M. & TEJERA, A. (eds.), 
- Realidad y Mito, Madrid, 1997. 

Cf. S. FREUD, Tótem e Tabú, Roma, 1970, donde se recogen también otros trabajos y ensayos 
sobre la psicología de la religión del genial psicoanalista alemán. 

252 



Humor y misterio en Plutarco: El caso del incendio del templo de Artemis Efesia 

FERNÁNDEZ DELGADO, J. A. & PORDOMINGO PARDO, E (eds.), 
- Estudios sobre Plutarco: Aspectos formales, Madrid, 1996. 
FERNÁNDEZ GALIÁNO, M., 
- Antología Palatina. Epigramas helenísticos, Madrid, 1978. 
FLEISCHER, R., 
- Artemis von Ephesos und Verwandte Kultstatuen aus AnatoUen und Syrien, Leiden, 

1973. 
GRIMAL, R, 
- Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona-Buenos Aires, 1982. 
HINNELLS, J. R. (ed.), 
- Studies in Mithraism, Roma, 1990. 
JACOBY, R, 
- Die Fragmente der Griechischen Historiker, Leiden, 1986. 
ORTEGA ANDRADE, R, 
- Historia de la construcción. Libro primero. Mesopotamia, Egipto. Grecia y Etruria, Las 

Palmas de Gran Canaria, 1993. 
RIBA, C , 
- Plutarco. Alejandro y César, Estella, 1972. 
SHAFA, S. (dir.), ^ 
- Acta Iranica. Études mithriaques, vol.IV, Téhéran-Liége, 1978. 
ULANSEY, D., 
- The origins ofthe Mithraic Mysteries, New York-Oxford, 1989. 

253 


